

«ИБО СЛОВО О КРЕСТЕ ДЛЯ ПОГИБАЮЩИХ ЮРОДСТВО ЕСТЬ, А ДЛЯ НАС, СПАСАЕМЫХ, — СИЛА БОЖИЯ».

1 КОРИНФЯНАМ 1:18



МАРТ-АПРЕЛЬ 2013

Председатель комитета Тихоокеанского объединения, главный редактор журнала:

#### Николай БУГРИЕВ

Зам. главного редактора:

#### Олег БУБНЯК

Тел. (916) 968-1331 sourceoflifeus@yahoo. com

Ответственный за выпуск, литературный редактор: Елена ГУРИНА

Тех. редактор, дизайнер: Николай СОЛЯНОВ

Редколлегия: Елена ЧЕПИЛКА Любовь ПАВЛЮК Ирина КОСТИКОВА

Ответственные за распространение: Андрей ЛУКАШОВ Надежда ЛУКАШОВА

Andrey Lukashov 6309 Watt, Ave. #112 N. Highlands, CA 95660 tel.: 916 468-8888 vinogradnik@yahoo.com

Проповеди, интересные беседы, стихи, песни присылайте в печатном виде на адрес ответственного за распространение или на e-mail: sourceoflifeus@yahoo.com

При перепечатывании ссылка на «Божий виноградник» обязательна. Редакция не всегда разделяет мнение авторов опубликованных материалов. Присланные материалы не рецензируются и назад не возвращаются. Редакция сохраняет за собой право сокращать и редактировать присылаемый материал.

Отпечатано:

National Color Graphics

**Тираж:** 2000 экз.

~ Ваши пожертвования на издание этого журнала просим присылать на адрес редакции с пометкой «Божий виноградник». ~



#### Олег Бубняк

зам. главного редактора журнала «Божий виноградник»

# **СЛОВО**РЕДАКТОРА

Так быстро летит время, а с ним и наша недлинная и бесценная жизнь. Естественно, у каждого из нас она проходит по-разному. Наша жизнь Богом устроена так, что любой из нас имеет право выбора: служить Богу, делать добро людям, жить свято. И если мы нашли смысл в нашей жизни, то обрели и счастье. Или, к сожалению, другое. Другие прожигают ее в грехах и позоре..., не зная, как выжить в мире гнева.

Как-то однажды я прочитал интересную притчу. Мне хочется поделиться ею с вами, а говорит она о следующем.

Один старый учитель, написал в своей автобиографии:

«Когда я был молод, основой всех моих молитв было желание изменить мир. Я просил:

— Господи, дай мне силы, чтобы я мог изменить мир!

Мне все казалось неверным. Я был революционером, я хотел изменить лицо Земли.

Когда я повзрослел, я стал молиться так:

— Это, кажется, многовато. Жизнь уходит из моих рук. Прошла половина, а я еще не изменил ни одного человека. Поэтому, позволь, о Господи, изменить мою семью!

А когда я состарился, я осознал, что даже семья — это слишком много. Ко мне пришла мудрость, и я понял, что если мне удастся изменить самого себя, этого будет достаточно, более чем достаточно. И я начал молиться так:

— Господи, я все понял и хочу изменить самого себя! Позволь мне сделать это!

И тогда Бог ответил мне:

— Теперь уже у тебя не осталось времени. С этого следовало начинать. Ты должен был подумать об этом в самом начале».

Дорогой друг. Может, и ты сегодня думаешь и молишься также? Еще есть время остановиться и, вместо того чтобы изменять мир, начать изменяться самому.

Да благословит нас Бог в этом. 🕸

## Содержание:

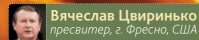
| 04-07 | СЧАСТЬЕ ПОТЕРЯННОЙ ЖИЗНИ Вячеслав Цвиринько         |
|-------|-----------------------------------------------------|
| 08-10 | КАК ВЫЖИТЬ В МИРЕ ГНЕВА<br>Чарльз Стэнли            |
| 11    | МИР У НОГ ТВОИХ<br>Наталья Минаева                  |
| 12-13 | ПОБЕЛЕВШИЕ НИВЫ                                     |
| 14-17 | О ПРИЧИНАХ ПАДЕНИЯ ВЕРУЮЩИХ В ДЕПРЕССИЮ Петр Грубий |
| 18-19 | ПОЕЗДКА В САНКТ-ПЕТЕРБУРГ<br>Иван Милеев            |
| 20-22 | ПЕЧАТЬ ЗВЕРЯ<br>Картер Конлон                       |
| 23    | ДА БУДЕТ ВОЛЯ ТВОЯ!<br>Андрей Толок                 |
| 24-27 | МИССИОНЕРСКОЕ ПОЛЕ В ЕВРОПЕ                         |
| 28-30 | ЗАПОЗДАЛЫЙ ПОЦЕЛУЙ<br>Любовь Павлюк                 |
| 31    | ОБРЕТЕНИЕ ОТЦОВ<br>Вадим Горячкин                   |
| 32-33 | Я САМА СВОИМИ РУКАМИ<br>Николай Мучинский           |
| 34-35 | СВЕТ<br>Наталия Гурмеза                             |
| 38-39 | ДРУЗЬЯ<br>Елена Чепилка                             |











# ЖИЗНИ СТЕРЯННОЙ



С детских лет, насколько я помню себя, всегда в праздничные дни я слышал, как люди приветствуют друг друга словами «Счастья вам!». Что имеют в виду люди под этими пожеланиями?

Словарь Ожегова дает такое определение: «Счастье — это чувство и состояние полного, высшего удовлетворения; успех, удача». Из этого можно сделать вывод, что люди мира сего, желая друг другу счастья, ожидают, что те, кому они этого желают, будут испытывать чувство высшего удовлетворения, вызванного тем, что у них не будет никаких трудностей и переживаний, что они будут здоровы, сыты, одеты и им будут сопутствовать успех и удача во всех земных делах, их жизнь будет долголетней и безмятежной, без слез и страданий. Это критерий счастливой жизни в понимании людей мира сего.

А как насчет нас, христиан? В чем мы должны видеть свое счастье? Можем ли мы желать друг другу и ожидать для себя такой формы счастья, выражающейся в земном благополучии и успехе?

Я приглашаю всех нас поразмышлять об этом в свете Писания, и выводы, к которым мы придем, пусть будут всем нам в пожелание на будущее.

Слова «счастье, счастлив, счастливым» встречаются в Библии всего девять раз, причем пять из них — в Книге Иова, повествующей об одном из самых великих

страдальцев в истории человечества. В частности, он говорит: «Как ветер, развеялось величие мое, и счастье мое унеслось, как облако» (Иов. 30:15). Как видим, не так часто употребляется это слово в Писании.

Однако есть другое слово, синоним слова «счастье», которое употребляется в Библии намного чаше. Это

слово — «блаженство», которое встречается в Библии 87 раз.

Согласно словарю Ожегова, блаженный — в высшей степени счастливый; блаженство — полное, невозмутимое счастье.

В чем же, согласно Священному Писанию, заключается «в высшей степени счастье», т.е. блаженство?

#### Вот некоторые тексты из Писания, говорящие об этом:

«Блажен человек, которого вразумляет Бог...» (Иов. 5:17).

«Блажен муж, который не ходит на совет нечестивых, и не стоит на пути грешных, и не сидит в собрании развратителей» (Пс. 1:1).

«Блажен человек, которому Господь не вменит греха...» (Пс. 31:2).

«ълажен человек, которыи на господа возлагает надежду свою...» (Пс. 39:5).

«Блажен, кто помышляет о бедном и нищем! В день бедствия избавит его Господь» (Пс. 40:2).

«Блажен всякий, боящийся Господа» (Пс. 127:1).

«Блажен, кому помощник Бог…» (Пс. 145:5). «Блажен человек, который снискал мудрость…» (Пр. 3:13).

«ьлажен человек, кто всегда пребывает в благоговении…» (Пр. 28:14).

«Блаженны нищие духом» (Мф. 5:3).

«Блаженны плачущие» (Мф. 5:4).

«Блаженны кроткие» (Мф. 5:5).

«Блаженны алчущие и жаждущие правды» (Мф. 5:6).

«Блаженны милостивые» (Мф. 5.7).

«Блаженны чистые сердцем» (Мф. 5:8).

«Блаженны миротворцы» (Мф. 5:9).

«Блаженны изгнанные за правду» (Мф. 5:10).

«Блаженны вы, когда будут поносить вас,

и гнать, и всячески неправедно злословить за Меня» (Мф. 5:11).

«Блаженнее давать, нежели принимать» (Деян. 20:35).

«Блажен человек, который переносит искушение...» (Иак. 1:12).

«Блажен читающий и слушающие слова пророчества этого и соблюдающие написанное в нем...» (Откр. 1:3).

«Блажен бодрствующий» (Откр. 16:15).

Как же насчет высшего и полного удовлетворения от успеха и удачи в земной, материальной жизни? Как насчет счастья от обладания здоровьем, хорошей работой, стабильным заработком, хорошей семьей, долголетней и безмятежной жизнью?

Священное Писание ни разу не упоминает об этом, как об источнике высшего счастья, как об источнике блаженства. Все вышеназванное совсем неплохо и не греховно, но подлинного счастья не дает.

Как видим из приведенных мест Писания, источником блаженства, источником подлинного счастья являются, прежде всего, наши правильные отношения с Господом, затем — наше правильное отношение к ближним, наше правильное отношение к жизненным обстоятельствам и к тем вещам, которыми мы обладаем.

Божественный критерий счастья никак не вписывается в общепринятое человеческое понимание того, что такое счастье.

- Мир говорит, что счастлив тот, кто богат. Писание говорит: «Блаженнее давать, нежели принимать»; «Блажен, кто помышляет о бедном».
- Мир говорит, что счастлив тот, кто во славе и почете, а Писание утверждает: «Блаженны вы, когда будут поносить вас, и гнать, и всячески неправедно злословить за Меня»; «Блаженны изгнанные за правду».
- Мир призывает: ешь, пей, веселись — и будешь счастлив. А Писание говорит, что «блажен муж, который не ходит на совет нечестивых, и не стоит на пути грешных, и не сидит в собрании развратителей»; «блаженны нищие духом»; «блаженны плачущие».

Итак, мы вновь встречаемся с той истиной, что оценка Божья и оценка человеческая тех же самых явлений в жизни часто в корне отличаются друг от друга. «... что высоко у людей, то мерзость пред Богом» (Лк. 16:15). Это категоричное заявление описывает

один из важных принципов Царства Небесного.

В Библии находим много жизнеописаний людей, посвятивших себя всецело служению Богу. В результате, их жизнь, с человеческой точки зрения. была потеряна, не увенчалась успехом, они стали неудачниками. Однако в глазах самих этих людей и Бога они были блаженны, и жизнь их не была растрачена понапрасну.

Одной из таких ярких личностей времен Нового Завета был человек, от юности посвятивший себя изучению закона Моисеева и соблюдению фарисейских правил, человек с прекрасным образованием и блестящим будущим. Однако, вместо восхождения по лестнице признания в обществе и успеха, он, в определенный момент, изменил направление своей жизни и всецело отдал себя проповеди учения, которое

поначалу он очень ревностно искоренял. В результате он претерпел множество лишений. Вот как он описывает свою жизнь: «Я гораздо более [был] в трудах, безмерно в ранах, более в темницах и многократно при смерти. От иудеев пять раз дано мне было по сорок [ударов] без одного; три раза меня били палками, однажды камнями побивали, три раза я терпел кораблекрушение, ночь и день пробыл в пучине [морской]; много раз [был] в путешествиях, в опасностях на реках, в опасностях от разбойников, в опасностях от единоплеменников, в опасностях от язычников. в опасностях в городе, в опасностях в пустыне, в опасностях на море, в опасностях между

лжебратьями, в труде и в изнурении, часто в бдении, в голоде и жажде, часто в посте, на стуже и в наготе. Помимо неупомянутого, у меня ежедневно стечение [людей], забота о всех церквах» (2 Кор. 11:23-28). И, в конечном итоге, он закончил жизнь свою преждевременно, будучи казнен в Риме. По человеческим меркам, жизнь его прошла напрасно. О каком уж счастье тут говорить? Но Бог и сам этот человек имели по этому поводу другое мнение. Имя этого человека, как вы догадались, апостол Павел.

Читая послания апостола Павла, невозможно не ошутить чувство глубокой удовлетворенности такой, казалось бы, тяжелейшей жизнью, которое сквозит с их страниц. Как это ни парадоксально звучит, но апостол Павел был одним из самых счастливых людей, когда-либо живших на нашей земле. Да, он не был богат, не обладал крепким здоровьем, не имел семьи и своего дома, многие откровенно ненавидели его. И, тем не менее, он был удовлетворен своей жизнью.

В чем же он видел счастье? Вот его ответ: «Но что для меня было преимуществом, то ради Христа я почел тщетой. Да и все почитаю тщетой ради превосходства познания Христа



Иисуса, Господа моего: для Него я от всего отказался и все почитаю за сор, чтобы приобрести Христа и найтись в Нем не со своей праведностью, которая от закона, но с той, которая через веру во Христа, — с праведностью от Бога по вере; чтобы познать Его, и силу воскресения Его, и участие в страданиях Его, сообразуясь смерти Его,

чтобы достигнуть воскресения мертвых» (Фил. 3:7-11). Не в материальных ценностях, не во славе человеческой, не в покое и благополучии видел он источник радости и счастья, но в познании Христа Иисуса.

Слово «познание» здесь означает не просто умственное знание каких-то фактов о Христе, но тесное, близкое, сердечное, личное общение с Ним. За это Павел заплатил высокую цену, очень высокую. Однако он был счастлив. Да, он добровольно обрек себя на тяжелую, страдальческую жизнь, он буквально исполнил слова Христа, которые опи-

Будем ли мы искать спокойной, безмятежной жизни или же будем искать того, чтобы быть полезными Господу в исполнении Его воли? Готовы ли мы потерять жизнь свою ради Христа и Евангелия?

> сывают цену ученичества: «Кто хочет идти за Мной, отвергнись себя, и возьми крест свой, и следуй за Мной. Ибо кто хочет душу свою сберечь, тот потеряет ее, а кто потеряет душу свою ради Меня и Евангелия, тот сбережет ее. Ибо какая польза человеку, если он приобретет весь мир, а душе своей повредит?» (Мк. 8:34-36). Другими словами, счастье апостола Павла — это счастье потерянной жизни. Для счастья в его мирском понимании жизнь Павла была потеряна безвозвратно. Для счастья с Божьей

точки зрения жизнь была сохранена, потому что он стремился к достойной цели — к познанию Господа Христа Иисуса и к распространению Его Евангелия.

Богатая история Церкви Христовой хранит множество имен тех, кто, подобно Павлу, добровольно потерял свою жизнь ради Христа и Евангелия. Вот некоторые из них.

17 февраля 1812 года первый зарубежный миссионер из Америки, Адонирам Джаксон, необыкновенно одаренный, образованный 23-летний молодой человек и его жена Анна отправились на корабле в Бирму. Они были женаты

> лишь 12 дней. Всю свою оставшуюся жизнь, до самой смерти, они провели в Бирме, свидетельствуя о Христе, страдая и, тем не менее, всегда радуясь. Лишь однажды, 33 года спустя, Адонирам приезжал в Америку в гости. Они умерли для Америки, но остались живы для Христа. По меркам человеческим их жизнь была потрачена напрасно. По меркам Божьим они прожили достойную жизнь и сохранили ее для вечности.

9 апреля 1945 года в концентрационном лагере Флоссенбург, в Германии, был повешен пастор Дитрих Бонхоффер. Он был одним из немногих представителей религиозных лидеров Германии 30-х годов, кто открыто выступил против нацистского движения в его стране, за что был заточен в концлагерь.

В своей книге «Цена ученичества» он пишет: «Крест не является ужасным концом богобоязненной и счастливой жизни. Он встречает нас в начале нашего воссоединения с Христом. Когда Христос призывает человека, Он приглашает его прийти и умереть». Бонхоффер противостоял движению «дешевой благодати» в тогдашних церквах. Он верил в оправдание по вере. Однако он не верил, что вера, которая оправдывает, может оставить людей не измененными тем радикальным Христом, в Которого, как они говорят, они верят. Он писал: «Только тот человек имеет право сказать, что он оправдан по вере, кто все оставил ради следования за Христом». Хотя Дитрих Бонхоффер умер в возрасте 39-ти лет, его жизнь не была растрачена понапрасну.

Николай Петрович Храпов — один из многих наших соотечественников, мужественных страдальцев за свою веру во Христа и проповедь о Нем. Прожил он 68 лет. 28 из них он провел в тюремном заключении, будучи пять раз судим. И во время отбывания последнего срока, в ноябре 1982-го года, отошел к Тому, Кому преданно служил всю свою жизнь. Он заплатил цену ученичества сполна, однако жизнь его не была растрачена понапрасну. Он сберег душу свою, потому что потерял ее ради Христа и Евангелия. Свою автобиографическую книгу он озаглавил так: «Счастье потерянной жизни». Это заглавие очень точно характеризует его жизнь.

В апреле 2000 года две женщиныхристианки погибли в автокатастрофе в Камеруне, в Западной Африке. Одна из них, Руби Елиазон, была старше 80ти лет. Она никогда не была замужем и всю свою жизнь посвятила тому, чтобы нести весть о Христе отсталым народам, бедным и больным людям. Другая женщина, Лаура Эдвардс, вдова, врач, помогала Руби. Казалось бы, какая трагедия! Две жизни, посвященные возвышенной цели проповеди Евангелия, так внезапно были прерваны на пути служения.

Однако это не трагедия. Это прославление Господа. Эти две женщины употребляли свои жизни с великой пользой, в то время как многие из их сверстников были уже давным-давно на пенсии и жили в свое удовольствие. В феврале 1998 года была напечатана статья об одной такой семейной паре. Мужу 59, а жене 51 год. Выйдя досрочно на пенсию, они удалились во Флориду, где теперь совершают круизы на 30-футовом катере, играют в софтбол и коллекционируют ракушки. Идиллическая картина счастливой жизни на пенсии! Осуществление американской мечты!

Однако, на самом деле это — олицетворение подлинной трагедии, трагедии потерянной жизни. Жизнь не отдана для служения Тому, Кто дал нам этот бесценный дар жизни и Кому мы должны будем дать отчет о том, как мы употребили этот дар.

Представьте этих примерных мужа и жену, когда они предстанут пред лицо Божье. Что они скажут Господу? «Вот посмотри, Господи, какую прекрасную коллекцию ракушек мы собрали в течение последних лет жизни!»

Вместо того чтобы познавать Господа в служении Ему, они занимались пустым, хотя и не греховным, делом. Вот это подлинная трагедия!

Итак, друзья, существует два варианта счастья. Какой вариант счастья для нас более привлекателен: тот ли, который рисует нам мир, или же тот, который представлен нам в Писании? Будем ли мы искать спокойной, безмятежной жизни или же будем искать того, чтобы быть полезными Господу в исполнении Его воли? Готовы ли мы потерять жизнь свою ради Христа и Евангелия? Причем для того, чтобы это сделать, не обязательно ехать в Бирму, Африку, на Камчатку или Сахалин. Этой жизнью можно жить там, где мы находимся сегодня.

Апостол Павел говорит: «Я каждый день умираю...» Эта же возможность есть и у нас: умирать для себя, для своей плоти, для своих развлечений, для суеты, для излишеств в пище, одежде; умирать, ограничивая себя в тех запросах, которые возбуждает во мне реклама этого мира, стараясь вести скромный образ жизни; умирать, жертвуя от своего дохода не то, что лишнее, а то, что мне самому так нужно; умирать, ежедневно свидетельствуя, вопреки своему нежеланию, о Христовой любви людям, чужим для меня по их языку и их культуре; умирать, сознательно выключая телевизор и отделяя себя от этого бесполезного времяпрепровождения; умирать, проводя время в молитве и изучении Слова Божьего, вместо приятного удовольствия или же законного сна; умирать, посвящая время для служения другим, вместо любимого занятия, каким бы оно ни было; умирать для себя, ища познания Христа и силы воскресения Его.

Итак, дорогие друзья, серьезно взвесим свою жизнь: не является ли она, образно говоря, «собиранием коллекции ракушек»? Давайте всегда искать счастья потерянной жизни. Да благословит в этом всех нас Господь! Да будет Он прославлен в том, что мы потеряем наши жизни ради Него и Евангелия!

«Кто хочет идти за Мной, отвергнись себя, и возьми крест свой, и следуй за Мной. Ибо кто хочет душу свою сберечь, тот потеряет ее, а кто потеряет душу свою ради Меня и Евангелия, тот сбережет ее. Ибо какая польза человеку, если он приобретет весь мир, а душе своей повредит?» (Мк. 8:34-36).

#### СЧАСТЬЕ В ИИСУСЕ

Чтобы крылья окрепшими были, Душу к Богу несли в Небеса, И над болью меня возносили,

У Христа было главное правило: Он желал волю Божью творить. Он был счастлив, Ему это нравилось! Он не мог бы без этого жить!

Были люди по милости Божией, Те, что Богу смогли угодить Лишь однажды. Но видим мы большее В Иисусе — лишь Он мог творить.

Небеса ликовали и славили Совершенство послушной Любви. Все герои и слава их таяли От пролитой Сыновьей Крови!

Так не знает никто Сына Вечного, Кроме Вечного Бога Отца! Но Отцовским, кто Духом отмеченный, Тот познает Иисуса Христа.

Узок разум грехами испорченный, Мир наук постигая с трудом. И как не был бы нами изученный Каждый, кем-то написанный, том,

Но Иисуса Христа — Сына Божьего — Мы способны настолько узнать, Лишь насколько нам будет позволено В Слове Божьем от Духа принять.

Дух Святой нам с небесною радостью Все, что принял от Сына, Отца, Открывает святым просветлением На страницах Святого Письма.

И мы учимся счастью и радости, Силе, смелости и чистоте. Все умеем, ни в чем не нуждаемся В чудном нашем Иисусе Христе! 🍲

Людмила Шульговская, Беларусь

## КАК ВЫЖИТЬ В МИРЕ **THEBA**



В 1894 году в Бостоне произошла страшная трагедия. Во время матча по бейсболу игрок команды «Ориол» из Балтимора затеял драку с игроком Бостонской команды «Ред сок». Страсти так накалились, что в драку вступили игроки обеих команд и болельщики. Во время этого всеобщего безумия кто-то начал стрелять по трибунам, и весь стадион и 170 близлежащих зданий сгорели дотла. И все это произошло из-за гнева и ярости одного

человека! Конечно, этот случай был исключительным, но он очень ясно представляет нам картину разрушительной силы необузданного гнева.

Бог придает очень большое значение человеческому гневу, потому что это пагубное чувство разрушает жизнь людей, их семьи, ранит детей, разлучает друзей и нарушает единство церквей. Наша ярость и негодование могут нанести ничем невозместимый ущерб нам, нашим отношениям с людьми и нашей дружбе с Богом. Если мы не подчиним Божьей власти наши чувства и ответные реакции на действия и слова людей и не будем руководствоваться советами, которые даны в Библии, то мы станем уязвимыми и незащищенными от огромной и разрушительной силы гнева.

К чему приводит наш гнев? Прежде всего, он причиняет большой вред нам самим: изменяет нашу личность и портит характер. Внутренний, тайный, еще не вылившийся на кого-то гнев проникает глубоко в нашу душу и отравляет ее. Вместо того чтобы испытывать мир и радость во Христе, мы полны беспокойства, недовольства и негодования на всех и на все. В нас

живет дух противоречия и осуждения; мы критикуем всех, говорим недоброе о людях, умаляя их достоинства и унижая их. Мы обидчивы, легкоранимы, враждебно настроены к окружающим. Такое состояние души очень опасно: это делает нас неприятными людьми с тяжелым и невыносимым характером. Нам кажется, что окружающие нас люди обижают и оскорбляют нас; эти, ничем не обоснованные, обиды пускают корни в душе и формируют ответные реакции, которые не соответствуют реальности.

Гнев отрицательно влияет также и на наше здоровье. Наше физическое тело, созданное Богом, не приспособлено к жизни в состоянии длительного и постоянного гнева. Такое душевное состояние разрушает все жизненно необходимые системы нашего организма (кровообращение, пищеварение, нервную систему, обмен веществ) и может стать причиной серьезных заболеваний, таких как инфаркт или инсульт.

Поэтому хорошо бы спросить себя: «Стоит ли мне умирать из-за того, что я гневаюсь, раздражаюсь, возмущаюсь и обижаюсь?»

Наш гнев отрицательно действует не только на нас самих, но и на окружающих нас людей. Эта пагубная черта характера не только наша проблема, она касается наших близких людей, которые страдают от этого больше всех. Постоянная наша раздражительность, недовольство, необоснованная обидчивость и вспыльчивость разрушают близость, создают отчужденность и приводят к скрытой враждебности в отношениях. Моменты взрыва гнева могут нанести нашим близким не только огромную душевную, но и физическую травму.

Гнев заразителен. Библия говорит нам: «Не дружи с гневливым и не сообщайся с человеком вспыльчивым, чтобы не научиться путям его и не навлечь петли на душу твою» (Притч. 22:24, 25). Наш гнев и вспыльчивость плохо влияют на тех, с кем мы живем

и работаем, но особенно плохо эти черты характера отражаются на детях, потому что становятся для них заразительным примером поведения. Дети невольно начинают подражать своим родителям; у них формируется такой же стиль поведения и дома, и в школе, и с друзьями. Нам нужно серьезно подумать, какие привычки и манеры мы передаем детям.

Наш гнев удаляет нас от Бога. Самое трагическое следствие гневливости это нарушение общения и дружбы с Господом. Мы не можем быть с Богом, если раздражаемся, гневаемся и не прощаем своих ближних. Господь говорит, что «всякий, гневающийся на брата своего напрасно, подлежит суду» (Мф. 5:22).

Мы огорчаем Господа, когда не живем в радости и мире, а враждуем и злимся. У Бога есть замечательные планы на нашу жизнь, но наш гнев мешает Его работе. Когда мы гневаемся или враждуем с кемнибудь, злимся и негодуем, мы теряем доступ к Его силе, не слышим Его голоса и не можем узнавать Его волю, чтобы повиноваться и поступать правильно. Мы теряем Божьи благословения, перестаем жить по Его воле и становимся неплодотворными и бесполезными.

Наш гнев может быть реакцией на плохое и несправедливое отношение к нам, когда нас не хотят понять, отвергают или оскорбляют. Но чаще всего причины скрываются в нас самих. Когда кто-то не согласен с нами, не ценит наши усилия, действия, способности, работа не ладится или мы не получаем то, чего хотим, внутри нас растет раздражение недовольство и гнев.

Гнев может быть справедливым и несправедливым. Давайте вспомним, как Иисус реагировал на досадные, враждебные и провоцирующие ситуации. Он негодовал и огорчался, видя жестокосердие религиозных вождей, которые осуждали Его за исцеление больных в субботу. «А им говорит: «Должно ли в субботу добро делать или зло делать? Душу спасти или погубить?» Но они молчали. И, посмотрев на них с гневом,

скорбя об ожесточении сердец их, говорит тому человеку: «Протяни руку твою». Он протянул, и стала рука его здорова, как другая» (Мк. 3:4-5).

Иисус в гневе клеймил фарисеев и книжников: «Горе вам, книжники и фарисеи, лицемеры, что затворяете Царство Небесное людям, ибо сами не входите и хотящих войти не допускаете. Горе вам, книжники и фарисеи, лицемеры, что поедаете дома вдов и лицемерно долго молитесь: за то примете тем большее осуждение» (Мф. 23:13-14).

Когда Иисус пришел в храм и увидел, что торговцы и меновщики превратили его в «вертеп разбойников», Он взял бич, свитый из веревок, и в гневе выгнал из храма всех, сказав: «... дом Отца Моего не делайте домом торговли» (Ин. 2:15-16). В любой ситуации Иисус руководствовался чувством любви к Своему Отцу и состраданием к людям. Несмотря на то, что Он Сам много страдал от несправедливости в течение Своей земной жизни, Он никогда не отвечал Своим гонителям ненавистью и враждебностью. Даже умирая на кресте, Христос просил Отца простить Его врагов: «Отче! Прости им, ибо не знают, что делают» (Лк. 23:34).

Пример Господа показывает, что справедливый гнев и негодование это горячее и страстное реагирование на совершенное зло, несправедливость или оскорбление, когда гневающийся человек защищает не себя, а обиженных, и отстаивает правду и справедливость. Такой гнев не разрушает душу и не приносит вреда.

Несправедливый гнев — эгоистичен, и приносит разрушение и гибель. Ярость и гнев — это неконтролируемый взрыв чувств человека, оскорбляющего и ранящего всех, кто под рукой; в то время как злость и негодование — это внутренние затаенные чувства, медленно кипящие, отравляющие душу и готовые излиться на окружающих, когда наступит подходящий момент.

Мы все по своей природе подвержены вспышкам гнева. В нашей земной

жизни мы часто попадаем в ситуации, вызывающие в нас это сильное и неудержимое чувство. Вопрос не в том, гневаемся ли мы, а в том, можем ли мы управлять своим гневом так, как хочет Бог. Господь дал нам силу контролировать наши эмоции; и нам нужно научиться не давать воли гневу и не позволять ему властвовать над нами. Если мы научимся правильно справляться с ситуацией, вызывающей гнев, мы сможем одержать победу над своей гневливостью и контролировать свое поведение, действия и слова.

Хочу предложить вам несколько советов, которые помогут справиться с вашим гневом.

#### Исповедуйтесь Господу

Каждый раз, когда неприязнь, враждебность и недружелюбие возникают в вашем сердце, немедленно расскажите об этом Богу. Некоторые люди легко признаются в этих чувствах, другие отрицают и упорствуют иногда так долго, что сами начинают верить, что не испытывают их. Такие люди не имеют покоя, мира и радости; они не понимают причину своей внутренней тоски и недовольства.

Однажды после моей проповеди о гневе ко мне подошла молодая женщина и сказала, что жила с гневом в душе всю свою жизнь. Она была верующая и стремилась жить, следуя воле Господа и руководствуясь Евангелием. Однако всю жизнь ей что-то мешало быть счастливой и лишало радости и покоя. И только после того, как она услышала о том, что в глубине души может жить скрытый гнев, и узнала о его разрушительной силе, она поняла причину отсутствия мира и покоя в своей жизни.

Если скрытая в душе злость разрушительна для нас самих, то вылившийся на людей гнев причиняет им огромный вред. Нам нужно научиться проявлять свои отрицательные эмоции так, чтобы не причинить вреда нашим ближним. И только Бог, Который знает наши мысли и чувства, может помочь нам в этом. Откройте Господу свое сердце, расскажите о враждебности, недружелюбии и обидчивости, о вашей душевной боли и отсутствии мира и радости. Попросите Бога изменить ваше сердце, помочь избавиться от пагубных эмоций, научиться реагировать спокойно, когда вам противоречат, вас недооценивают или говорят что-то обидное. Научитесь прославлять Бога во всех своих делах и делайте все на благо себе и другим.

#### Определите источник вашего гнева

Чтобы успешно бороться с чувством гнева, нужно понять причину его возникновения, но это не так легко, как может показаться. Мы часто не видим истинной причины нашего гнева. Например, мы кричим на детей, но источник раздражения не они, а сложная ситуация на работе. Некоторые люди считают причиной своей грубости и вспыльчивости жестокое обращение родителей с ними в детстве.

Возможно, вам не захочется копаться в тайниках своей души, чтобы узнать причину ожесточенности и злости. Но если вы не искорените эти чувства, вам придется жить с ними всю вашу жизнь, и они, подобно скрытой раковой опухоли, будут разъедать вашу душу. Ожесточенность требует радикального хирургического вмешательства, а не длительного лечения.

#### Действуйте незамедлительно

Апостол Павел писал: «Гневаясь, не согрешайте; солнце да не зайдет во гневе вашем; и не давайте места дьяволу» (Еф. 4:26, 27). Если мы будем откладывать нашу борьбу с гневом, то дадим сатане возможность проводить свою работу в нашей жизни, то есть внушать нам ложные мысли, убеждения и самооправдания, возбуждая желание отомстить и сея семена горечи и жестокости.

Гнев может быстро пройти, но оскорбление и нанесенная душевная травма могут оставить в сердце неизгладимый отпечаток. Маленькое горе можно легко

простить, но потребуется гораздо больше времени, чтобы пережить такую трагедию, как смерть ребенка из-за неосторожности нетрезвого водителя. В таких тяжелых ситуациях мы должны обратиться к Богу и просить, чтобы Он помог справиться с нашим горем и всеми отрицательными эмоциями. Нам нужно глубоко верить, что Он поможет пережить боль, которая останется в нашем сердце до тех пор, пока мы не сможем простить.

#### Не согрешайте в гневе

Гнев сам по себе не грех. В Библии часто говорится о гневе Божьем. Наша способность чувствовать гнев — это просто одна из черт Божьего подобия, заложенная в нас Господом. Но из-за нашей склонности к греху мы часто неправильно используем или злоупотребляем этой эмоцией, данной нам Богом.

Гневаясь, мы совершаем два греха: долго не можем остыть от гнева и оскорбляем людей, используя бранные слова. В Библии сказано: «... солнце да не зайдет во гневе вашем» и «Никакое гнилое слово да не исходит из уст ваших» (Еф. 4:26, 29). Апостол Иаков писал: «... всякий человек да будет скор на слышание, медлен на слова, медлен на гнев» (Иак. 1:19).

В любом конфликте с людьми нам нужно не защищать себя и свои интересы, а постараться понять, какую цель мы преследуем в споре. Если мы хотим доказать, что мы правы или стремимся отстоять свое мнение, то это далеко не Божий путь решения вопроса. Сохраняйте спокойствие и умейте выслушать собеседника, мысленно обращаясь к Богу, чтобы Он помог вам понять, что ваш собеседник хочет сказать и какую цель преследует.

#### Измените свой характер и образ жизни

Верующие возрожденные люди, живущие во Христе, преображаются и превращаются в Его образ. Мы должны «отложить прежний образ жизни ветхого человека, истлевающего в обольстительных похотях, а обновиться духом ума вашего и облечься в нового человека, созданного по Богу, в праведности и святости истины» (Еф. 4:22-24). Так как враждебность, гнев и ярость больше не свойственны нам, возрожденным христианам, то мы должны отбросить все эти чувства, как нечистые одежды. «Всякое раздражение, и ярость, и гнев, и крик, и злоречие со всякой злобой да будут удалены от вас» (Еф. 4:31).

Облекитесь в чистые одежды праведности, «как избранные Божии, святые и возлюбленные, в милосердие, благость, смиренномудрие, кротость, долготерпение» (Кол. 3:12).

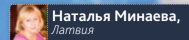
#### Прощайте обижающих вас

Если мы не простим людей, причинивших нам зло, в нашей душе укоренятся чувства горечи и обиды. Только отказавшись от права мстить и требовать возмещения ущерба, причиненного нам, мы ощутим свободу, которую Бог дает Своим детям. Если мы откажемся от своих враждебных чувств и обратимся к Господу, то Он восстановит и залечит наши разбитые сердца.

#### Свобода от греха

Возрожденные христиане не должны гневаться и раздражаться. Мы не можем существовать в нашей новой природе и продолжать испытывать гнев и обиду. Если мы хотим идти за Христом, то должны изменить свои приоритеты. Чувство любви к своим ближним и понимание их победит наше желание отстаивать свои права и защищать себя. Христос простил нам все грехи по Своей милости и любви к нам, поэтому и мы не можем требовать от людей расплаты за причиненное нам зло. Чтобы приобрести мир Христа, мы должны положить на алтарь и оставить там все наши недовольства, обиды, оскорбления и свою враждебность, злость и мстительность.

Наши обиды, жалобы и недовольства лишают нас мира и радости. Мы заперты в темнице своих горестей, переживаний и бед. Бог указывает нам верный путь прощения и приобретения свободы. Избавьтесь от этих чувств, откройте темницу, выйдите на свет, и вы ощутите свободу и счастье. 🍲



### Мир у ног Твоих...

ир, который дает Бог, превыше всякого разумения.
Вокруг нас столько «бомбардирующей» информации,
что нам приходится не просто выбирать полезную и нужную,
но и помнить о том, что мы тратим на ее поглощение время
своей жизни и что она обязательно окажет влияние на наш разум.
Мы выбираем хранить мир в разуме или наполнять его информацией,
которая разрушает этот мир и передает это разрушение дальше —
в нашу душу и дух. Помните, даже Иисус сказал Петру, через которого
говорил сатана: «Отойди от Меня...»

Оазис мира в нашем духе, душе, который дает Бог, возможно сохранять всегда, при любых обстоятельствах, если мы вкусили его полноту хоть раз. Дальше, мы углубляемся в этот мир и покой все больше и больше. Дух Господень ведет нас к покою. И однажды, вдруг мы обнаруживаем, что это остается с нами и больше не уходит никогда. Это рай на земле — жить в мире с Богом. Это рай для нашей души — наслаждаться Его покоем, любовью и верностью.

Это духовная свобода. И если кто-то пытается насыпать песок в наш дух, мы можем без раздражения сказать, конечно, не так строго, как Иисус Петру, но спокойно, направляя человека к покою:

— Ты говоришь. И если ты счастлив с этим, живи так. Я живу по-другому завету, с Богом. Будь благословен! И отойдя, стряхните с себя негативную, нарушающую мир души, информацию. Мы призваны хранить мир с Богом в своем духе и душе всегда. Бога не надо доказывать. Он уже все сделал за нас.

«Мир Мой даю вам... как реку».

Шалом! 🚓

### МИР

«Мир оставляю вам, мир Мой даю вам; не так, как мир дает, Я даю вам. Да не смущается сердце ваше и да не устрашается» (Ин.14:27).

На землю мир принес Мессия. «Даю Мой мир, — сказал Господь, — Не тот, что мир сулит, даю Я, Мой мир покоит дух и плоть.

Где он живет, там радость духа И Царство Божье, и любовь, Там слово правды внемлют слухом, И там для сердца нет оков.

Храните мир, он дорог сердцу, Душе усталой даст покой. Дороже злата он, поверьте, Храните в добрый день и злой.

Дает он право спать спокойно, От всех тревог надежный щит. Где мира нет — бывают войны, Но Божий мир покой хранит». Кто мир творит, тот дорог Богу, Своим Он сыном назовет, А сын получит все в итоге, Когда Господь опять придет.

Ионий Гедеревич, США

### ПОБЕЛЕВШИЕ НИВЫ



О пробуждении в мусульманском мире христиане молились на протяжении многих десятков лет, если не сказать, столетий. В Малой Азии началось пробуждение — об этом неоднократно заявляли участники международной конференции, прошедшей 10-12 января в Стамбуле (Турция). Бог ответил на молитвы своих детей.

Николай Алексеевич Бугриёв, Председатель Комитета ТО, рассказывает свои впечатления о поездке в Турцию.

Вдвоем с братом Николаем Мартыновым мы с несколькими пересадками летели в Стамбул. Двадцать шесть изнурительных часов полета и ожиданий в аэропортах в один конец и обратно. И все это для того, чтобы встретиться с нашими братьями и сестрами из Малой Азии, услышать о делах Божьих в этой части света.

Все усилия и затраты окупились сторицей. Ту радость и воодушевление, которые мы пережили в Стамбуле, не оценишь ни какими деньгами. На конференцию собралось более ста человек из Турции, Ирака, Ливана, Кении, Македонии, Болгарии, России, Молдовы, Грузии, Швейцарии, Египта, Германии, США и многих других стран: люди разных национальностей, разного цвета кожи, говорящие на разных языках, многие — обращенные из мусульман.

Конференция состояла из двух частей. Известные славянские служители преподносили библейское учение о покаянии, возрождении, крещении, церкви. Во второй части — мы все заслушивались свидетельствами наших братьев из Малой Азии о том, что сегодня Господь делает среди их народов.

«Многие сегодня приходят в наши церкви после получения прямого откровения Иисуса Христа через сновидения», — так заявляли почти все выходцы из мусульман. Брат из Ирака рассказывал, как один из мусульман видел сон: он тонул в речке и никто не мог его спасти, но затем к нему подошел Иисус и спас его.

Другой рассказывал, как молодой человек стал изучать Библию и молиться Аллаху, чтобы он указал ему путь. Ночью ему явился Господь. Перед Ним прошли разные пророки, о которых знал этот молодой человек. Он долго ждал, что после Христа пройдет Мухаммед или еще кто-то, но никого больше не было, и Господь сказал ему, что Иисус — последний, который должен был прийти.

Брат из Ливана, пастор церкви, рассказал, как он на протяжении многих лет убегал от Бога, пока не оказался в «Хизбалле», военизированной шиитской организации Ливана. Однажды он



увидел сон, в котором Иисус призвал его следовать за Ним и открывать христианские церкви около Израиля и Ливана. Проснувшись, он рассказал свой сон жене. «Да ты что! — сказал она. — Ты собираешься проповедовать Иисуса, еврея, которого сами евреи отвергли?!»

«Но меня призвал Сам Христос, и я должен выполнить то, что Он мне поручил, — продолжил свое свидетельство брат. — Работы у нас очень много, а делателей мало. Приезжайте к нам, научите нас, и мы сами будем проповедовать своему народу».

Брат Гасан из Ирака рассказывал, что в прошлом христианские церкви в Ираке испытывали гораздо больше гонений от католической церкви, чем от мусульман. Сейчас ситуация изменилась — христиан в Ираке преследуют. Недавно один человек уверовал в Иисуса Христа, и его избили плетьми, дав ему 100 ударов. Он бежал в Курдистан, где отношение к христианам лучше. Объединившись с другой семьей, они начали служение. Сейчас в их церкви около 180 членов.

В Ираке, также как и в других мусульманских странах, многие приходят в церкви через откровения в сновидениях. После явления им Христа, они идут в католическую церковь, которая является основной и официальной христианской церковью в Ираке. Но католики обычно говорят: «Это не к нам. Если бы вам явилась Дева Мария, мы приняли бы вас. А раз вам явился Христос, идите в Евангельскую церковь».

Было много и других свидетельств: свидетельств покаяний, избавления от смерти, особых духовных переживаний и откровений. Наблюдая за участниками

конференции и за прихожанами турецкой церкви, которую мы посетили в воскресенье, я поражался, с какой жаждой люди воспринимали Слово Божье, как они на все откликались, как загорались их глаза радостью понимания их принадлежности к телу Христову.

В субботу мы все отправились на центральную улицу Стамбула для раздачи Евангелий. Кто-то брал с охотой, кто-то отвергал. Ко мне подошли два иранца и спросили, нет ли у нас Евангелия на английском языке. Я предложил им на турецком, но один из них ответил: «Мы не можем читать на турецком. Мы — из Ирана. Я — христианин, а мой друг — мусульманин, и он хотел бы почитать Евангелие».

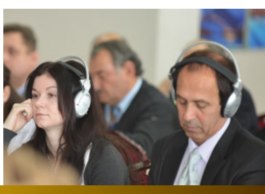
Воскресный день был также очень насыщенным. Мы посетили турецкую церковь, в здании которой проводят служения не только эта церковь, но и иранская, армянская и русская группы. И на турецком, и на русском служениях Бог предоставил мне возможность послужить проповедью.

Как таковой русской церкви в Стамбуле не было, хотя группа из 50-60 человек собиралась там с 1996 года. Много раз братья из этой группы обращались в различные

союзы церквей ЕХБ с просьбой приехать к ним для рукоположения служителей, и вот только теперь мы смогли удовлетворить их просьбу. Приехавшие служители из церквей США, Германии и России рукоположили одного брата на благовестника с правами пастора, другого — на дьяконское служение, и третьего — в кандидаты на дьяконское служение. Служение мы завершили хлебопреломлением.

С этого момента можно считать, что в Стамбуле официально появилась русская церковь. Русских в Турции очень много. Если члены поместной церкви будут выполнять свой долг благовестников, церковь будет расти.

Анализируя свои впечатления от поездки, я пришел к совершенно определенному выводу: Господь призывает нас к более активному служению среди





народов Малой Азии. Нивы там действительно побелели и поспели к жатве. Нужны делатели.

Давайте будем молиться о том, чтобы Господь указал нам, где и как мы должны начать служение, кто должен туда поехать. Молитесь, друзья, также о жертвенной поддержке этого служения — как молитвенной, так и финансовой. Время коротко, а нам предстоит сделать еще очень и очень многое.

Записала Ольга Аветисова.

# О причинах падения верующих в депрессию



«Спустя некоторое время Каин принес от плодов земли дар Господу, и Авель также принес от первородных стада своего и от тука их. И призрел



Господь на Авеля и на дар его, а на Каина и на дар его не призрел. Каин сильно огорчился, и поникло лицо его. И сказал Господь Бог Каину: «Почему ты огорчился? И отчего поникло лицо твое? Если делаешь доброе, то не поднимаешь ли лица? А если не делаешь доброго, то у дверей грех лежит, он влечет тебя к себе, но ты господствуй над ним»» (Быт. 4:3–7).

Это давняя история, но она рассказывает нам очень знакомые истины из повседневной жизни. Это вопрос плохого настроения, и если не «лечить» его вовремя, постепенно происходит угасание радости. Когда встречаешься с такими людьми, они всегда грустные, все время у них что-то не так. Когда они молодые — что-то не так; когда выходят замуж, женятся, начинают говорить, что жена не такая или муж не такой, или жизнь не такая. Бывает и с нами происходит то же самое. Происходит чтото незначительное, но мы лишаемся мира, и постепенно это переходит в хроническое состояние. Человек впадает в депрессию. Медики говорят, что нельзя называть плохое настроение «депрессией», у них есть свои определения, но как бы там ни было, если плохое настроение вовремя не «лечить», оно переходит в хроническое, и тогда отравляет нашу жизнь и жизнь окружающих нас людей. Вот такое плохое настроение, можно сказать, депрессия, одолевает первого человека, который жил на первозданной земле, где не было болезней, не было финансовых проблем, не было многих вопросов, которые мы переживаем сейчас. Его не волнует вопрос стоимости дома, земли, где жить. Потому что вся земля перед ним. Тем не менее, Каин впадает в очень сильную депрессию.

Написано, что два сына Адама были верующими людьми. Однажды они решили принести Богу жертвы; каким-то образом они узнали, что нужно это делать, и они это сделали. Написано, что Бог принял жертву Авеля, а жертву Каина отверг. Каин очень огорчился. Слово «огорчился» на еврейском языке в несовершенном времени, т.е. действие началось, оно произошло и не имеет полного завершения. Но когда Бог его спрашивает: «Почему ты огорчился и от чего поникло лицо твое?» — слово «огорчился» уже в совершенном времени, как результат того, что произошло в прошлом и продолжается в настоящем, т.е. состояние, которое когда-то началось, достигло своего завершения. Мы по-разному приходим к плохому настроению, когда у нас формируется характер, как мы разговариваем, как ведем себя, когда недовольны жизнью. У каждого из нас свой путь, свои причины, и причины одного более убедительны, чем у другого.

Случай с Каином, кажется, довольно убедительным, хотя с нашей точки зрения никаких причин для печали у него нет. Какая беда у этого человека? Живет в таком прекрасном мире! Когда мы печалимся, переживаем, когда мы расстроены, состояние, в котором мы оказываемся, имеет оправдание в нашем сознании. Вполне возможно, что у Каина была причина для его огорчения — младший брат Авель. Мы не знаем, насколько он был младше, но мы знаем, что Каин был старше. Может быть, Каин хотел, чтобы Авель спрашивал у него совета, чтобы смотрел на него как на старшего брата, с уважением. Тот опыт, который приобрел Каин, Авель не стал

использовать. Авель стал скотоводом, а Каин возделывал землю. Пути их начали расходиться. Вполне возможно это послужило началом какой-то трещины между братьями. Они оба принесли жертву Богу, но жертву Авеля Бог принимает, а жертву Каина Бог не принимает. Каин чувствует причину для огорчения: чем он хуже своего брата, так же трудился, принес Господу такую же жертву. Но как бы там ни было, сам факт, что Господь не принял или не одобрил жертву Каина, сильно огорчил его. Настолько сильно, что это овладело им полностью.

Когда Бог с ним разговаривает, он находится в этом огорченном состоянии. Хотя вокруг него, казалось бы, ничего не изменилось, тот внутренний мир, который сформировался в сердце Каина, в наше время мы бы назвали депрессией.

Я просмотрел разные статьи о депрессии и плохом настроении. Медики говорят, что если у человека такое состояние длится больше двух недель, начинается болезнь. Эта болезнь очень древняя. Мы видим первого человека, у которого не было наших проблем, но он заболел этой болезнью. Когда-то египтяне лечили людей, у которых наблюдалось патологическое состояние тоски. Саул, в свое время, впал в сильную депрессию, когда согрешил перед Богом. Он не находил

себе покоя. Написано, что Господь отступил от него, и сатана удручал его, и тогда ему посоветовали, чтобы Давид играл ему. Написано, что когда тот играл, Саулу становилось на какое-то время легче, но он так и не выбрался из этого состояния. Когда Саул увидел, что Давиду дается легко то, что ему удавалось с большим трудом, он исполнился зависти. Грех, который он в свое время совершил, и то, что Давид поднимается, а он опускается, погружают его все глубже и глубже в состояние депрессии. Саул не выходит из депрессии и, в конечном итоге, заканчивает жизнь свою самоубийством.

Например, Пифагор в свое время советовал, когда наступает печаль или депрессия, нужно уходить от людей и оставаться наедине, слушать хорошую музыку. Димокрит, один из философов 460 года до нашей эры, советовал, что в это время нужно заниматься созерцанием внешнего мира и своей собственной жизни, потому что это позволяет избавиться от страстей. Как он полагал, страсти являются причиной страданий. Например, Аристотель задался вопросом, почему блестящие таланты в области философии или в управлении государством, в политическом творчестве, в искусстве очень часто впадают в депрессию. Интересно, что великие

люди, талантливые

и гениальные,

очень часто несчастны, они, как правило, одиноки. В свое время Цицерон, римский философ, оратор, полемик, писатель, писал интересные мысли по этому поводу: «...страх и скорбь возникают о великом зле предстоящем, а тоска — о великом зле совершившемся». Иными словами, он говорит, что страх этот перед злом, который собираешься совершить, а тоска возникает тогда, когда грех уже совершен, зло уже сделано. Страдающему кажется, что он страдает вполне заслужено. Также Цицерон говорит, что «человек может выдержать самое острое страдание, если хотя бы дать ему надежду на что-то доброе». Цицерон отметил, что, когда человек впадает в состояние депрессии, печали, тоски и если у него нет надежды, он никогда не выберется из этого состояния.

В древности были различные методы лечения от этой болезни. Лечили кровопусканием. Считали, что много испорченной крови собиралось в теле. Еще лечили, обливая человека холодной водой. В средневековой церкви таких людей сначала увещевали, а потом отстраняли от церкви, давали штраф, тюремное заключение и, если не помогало, жгли на костре, потому что эту болезнь связывали с демонической зависимостью.

Один писатель нашего времени писал, что депрессия — это болезнь человеческого воображения, когда он входит в определенный мир и не может выйти из этого мира. Раньше таких людей лечили марихуаной. Люди курили — и им становилось легче. Медики видели в этом лекарстве большое будущее, ПОТОМ заметили, что эффект временный, человек позже еще больше

впадает в депрессию. Лечили опиумом. Он на время снимал боль, но человек попадал в зависимость. В 18 депрессию веке лечили избиением,

человека лишали сна, погружали в холодную, потом в горячую воду, били его, истязали, чтобы тот начал страдать плотью. Думали, что легче станет духу. В России лечили пиявками, массажем. Позже лечили кокаином, но потом выяснилось, что это сильный наркотик временно помогает и человек впадает в зависимость. Таких фактов много, люди от первых людей через всю историю человечества страдали, впадали в эту тоску. Использовались разные методы лечения. В наше время также лечат всевозможными препаратами, но никто еще не доказал, что это препараты помогают. Считают, что депрессия происходит от химического дисбаланса в организме человека.

Для нас очень важно, каким образом Бог предлагает выйти из этого депрессионного состояния. С самого начала, когда это состояние начинается у Каина, что делает Бог? Когда тот оказался в состоянии глубокой тоски, когда сильно огорчился, написано, что Бог пришел к нему. Первые люди были уже вне рая, но Бог приходит и разговаривает с Каином. Он говорит ему: «Отчего ты огорчился и отчего поникло лицо твое?» Первое, что Господь предлагает в Своем лечении, — задает вопрос: «Почему ты в таком состоянии?» Он спрашивает не потому, что Он не знает, но для того, чтобы Каин задумался, что на самом деле с ним произошло.

У Каина свои причины. Возможно, он ссылался на своего брата или своих родителей. Как сейчас стало модно говорить, если у детей что-то не получается — родители их так воспитали. Вспоминаю один случай. Одна богатая состоятельная женщина впала в депрессию, потому что ей казалось, что в детстве мать ее не любила, не говорила часто «Я тебя люблю». Мне мои родители тоже часто не говорили этих слов, но я вырос нормальным. Сейчас вводят людей в состояние гипноза и воскрешают память. Вот оказывается, почему ты такой несчастный, в детстве тебя обижали. Обратите внимание, что Господь говорит Каину: «У дверей грех лежит, он влечет тебя к себе, но ты господствуй над ним». Он не отстраняет Каина, а указывает на грех. Бог не сказал, что виноваты родители, и Он не вспоминает об их грехопадении. Бог разговаривает с Каином как с личностью, которая имеет право делать определенные выводы. Он даже не говорит об отношениях Каина с братом. Бог обращает его внимание на суть проблемы — «грех у дверей твоих». Он еще не в сердце, он влечет тебя, но ты господствуй над ним. Господь определяет причину.

Братья и сестры, когда у нас начинается печаль, грех в том или ином виде приближается к нашему сердцу. Можно быть просто неблагодарным за то, что ты видишь вокруг, и это уже грех. Есть разные формы греха, но когда наступает грусть и мы не можем ее объяснить, какой-то грех приближается к двери сердца нашего. Так, во всяком случае, Бог определяет тоску или огорчение Каина. Обратите внимание, что Каин материально ничего не потерял, он имел все, но, тем не менее, он входит в это состояние огорченности. Он огорчен и больше всего, наверное, винит Бога за то, что Он не принял его жертву. Бог сказал ему: «Если делаешь доброе, то не поднимаешь ли лица?» Удивительно, как Бог просто и заботливо разговаривает с Каином: «Я понимаю твою боль, проанализируй, что произошло, никого не вини. Вспомни свою жизнь! Когда ты делаешь доброе, не поднимаешь ли лица?» Вопрос Господа говорит о том, что Каин делал добро и угодное Богу, поэтому Бог так спрашивает его. Может ли человек пораженный грехом делать доброе, угодное Богу? Бог говорит: «Обрати внимание, когда ты делал доброе, лицо твое поднималось. Вспомни это. Но когда ты не делаешь доброе — это знак, что грех лежит у дверей сердца твоего, он останавливает твое духовное движение, и ты перестаешь активно делать доброе». Бог, конечно же, знает, какой грех, но Он предлагает аргументы Каину на его уровне, чтобы он мог понимать.

В свое время египтяне говорили: «Дайте им больше работы, чтобы они не занимались пустыми речами». Еще древние заметили, что от безделья, от того, что мы не вовлечены не просто в работу, а во что-либо полезное, появляются разные глупые мысли, начинается тоска. Русская интеллигенция страдала от меланхолии.

Достаток поступал в их имения, им нечем было заняться — и они не были включены ни во что полезное. Писание говорит: «Мы созданы на добрые дела». Бог создал человека, чтобы он творил волю Божью. Когда мы делаем доброе, а это может выражаться в разной форме: участвовать в служении, служить во славу Господа сознательно и от всего сердца, — это и есть признак здоровья. Но когда мы это перестаем делать, замедляется наш духовный рост, тогда мы начинаем голодать. Когда долго голодаешь, не пьешь воды, настроение начинает ухудшаться. В духовном смысле, активное делание доброго поднимает наше лицо к Господу, мы выполняем Его волю и стремимся к Нему. Мы не можем этим заработать спасение, но когда мы делаем доброе, когда мы стремимся исполнять волю Божью — наш дух оживает.

Если началась грусть и она продолжается долгое время, вспомните вопрос Бога: «Почему ты огорчился? Что произошло?» «Да... вот она сказала... он сказал...» Оставьте это. Когда делаешь доброе, не поднимаешь ли лица твоего? Когда делаешь угодное Богу, душа поет, и не важно кто и что говорит. У нас здоровые отношения с Творцом, но если грех у порога сердца, мы перестаем творить волю Божью и делать активно добрые дела. Бог предлагает Каину сделать анализ. Каин должен был внять то, что Он ему так ненавязчиво советует: «Вспомни Каин, Я не говорю тебе о вещах, которых ты не видишь и не понимаешь. Помнишь, как ты делал доброе, как душа твоя пела, вспомни это. Вернись к этому состоянию. Грех у порога сердца твоего. Остановись!» Каин мог бы подойти к своему брату и сказать: «Послушай, не могу понять. Я трудился на своем поле, ты выращивал барашек. Почему Господь твою жертву принял, а мою не принял?» Он мог бы поговорить с ним — и это было бы доброе. Мог бы спросить у Господа: «Почему Ты мою жертву не принял, расскажи мне. Скажи мне прямо. Я так старался». Но Каин не сделал этого. Он сознательно игнорирует совет Бога. Я не верю, что у Каина не было выбора и он был обречен. У него был опыт общения с Богом, но Каин решает избавиться от этого состояния таким

образом: «Нас двое перед Господом. Если я Авеля убью, Он примет мою жертву». Каин устраняет конкурента.

Иногда нам кажется, что депрессия уйдет, если мы побеседуем с духовным человеком, если мы с самим Богом поговорим. В данном случае Каин поговорил с Богом, но это ему не помогло, потому что он не стал обращать внимания на то, что ему советует Бог. Он не принял Его слова к сведению и не захотел действовать согласно Его слову. Каин принимает решение избавиться от печали посредством греха. Он зовет своего брата в поле и убивает его, но состояние, в котором он оказался, стало еще хуже, чем раньше.

Невозможно от греха избавиться грехом. Когда мы хотим выйти из депрессии, нам кажется, что виноваты те и другие, мы можем наделать необдуманные шаги, но состояние, в которое мы входим, становится еще хуже, чем то, которое мы имели до этого. Поэтому Бог встречает Каина и спрашивает у него: «Что ты сделал?»

Это тот вопрос, который в детстве я очень не любил, и мои дети тоже не любят, и ваши тоже. «Ты что не видишь, что я сделал, чего спрашиваешь?» Господь задает ему именно этот вопрос: «Что ты сделал?» Я помню, сделал себе красивый лук и научился очень хорошо стрелять. Папа мне говорил: «Сынок не стреляй на улице, иди куда-нибудь подальше в поле, беда будет». А я отвечал: «Папа, ты что думаешь, я стрелять не умею правильно?» Закончилось это тем, что я стрелял в калитку, она была приоткрыта, стрела отскочила и пробила соседке ногу. Пришла ко мне «делегация», и папа спросил меня: «Сынок, что ты сделал?» А я себе думаю, что тут спрашивать — и так все понятно: стрелял и пробил соседке ногу. Зачем спрашивать, соль на рану сыпать. Но для отца было важно, осознаю ли я то, что он мне говорил. Дело уже сделано, но сделал ли я вывод?

Господь спрашивает Каина: «Что ты сделал?» Хотя Он прекрасно знал, что Каин сделал. Бог ожидает от него осознания поступка. С Богом можно выйти из этого состояния. Брат погиб, после этого преступления Каин заходит в еще более глубокое состояние депрессии. Вначале депрессия была от того, что Бог не принял его дар, теперь он совершил более тяжкий грех. Он находится еще в худшем состоянии, чем был раньше, но Бог приходит к Каину. Я удивляюсь святости и милосердию Божьему. Зачем Ему тратить время, ведь Он знает, куда пойдет Каин, но Он разговаривает с ним: «Что ты сделал? Ты осознал, ты понял то, о чем Я тебе говорил? Это был правильный путь, но тот путь, который ты избрал, ведет тебя в погибель. Ты это понял?» Бог дает Каину надежду.

Когда Бог говорит ему: «...и ныне проклят ты...», а Каин говорит: «...наказание мое больше, нежели снести можно». Все, о чем думает Каин: «Господи, Ты слишком жесток...» Каин не осознает свой сделанный грех; все, о чем он переживает, — Бог жесток к нему, и он отказывается анализировать свои действия. Бог хочет сохранить ему жизнь, Он дает ему шанс, но Каин говорит: «Вот, Ты теперь сгоняешь меня с лица земли...» Бог ему не сказал, что Он его сгоняет, это сам Каин решил и говорит: «... и от лица Твоего я скроюсь...» Каин вошел в более тяжкое состояние депрессии, он нашел решение своего вопроса — уйти подальше от Бога. Он ушел, построил город, из его потомков произошли те, которые жили в шатрах. Другие сыновья начали ковать железо и медь, а также из его потомков произошли первые музыканты. Каин успешен в бизнесе, он услаждает свою душу музыкой, но депрессия никуда не ушла, потому что разрушены его отношения с Богом. У него был шанс, Бог по милости своей боролся за его душу, так долго, насколько это было возможно. Но Каин принял неправильное решение. Ни музыка, ни развлечения, ни хорошая карьера, ни семья не могли спасти Каина.

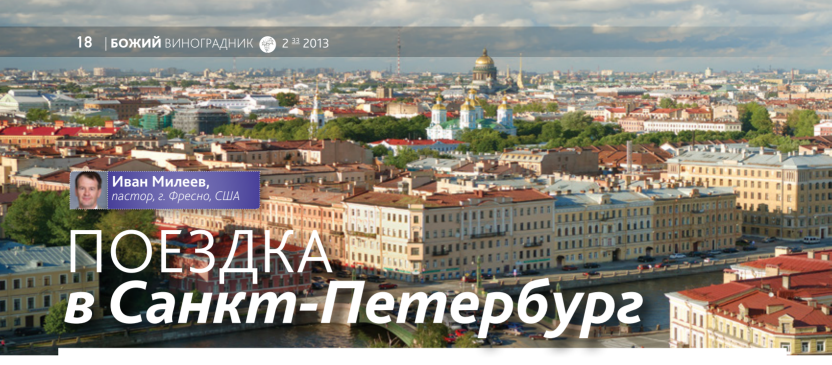
Братья, сестры, вот такой пример. Мы видим человека, который вошел в депрессию только потому, что он был недоволен Богом. Грех был в его сердце, Бог с ним разговаривал, но Каин отказался с Его помощью контролировать этот грех. Бог пытается помочь Каину, но тот намеренно уходит подальше от Него.

Люди уходят далеко-далеко от Бога, но им не становится легче. Они находят себе всевозможные развлечения, но от этого душа не успокаивается. Когда мы попадаем в подобное состояние депрессии, имейте в виду: Бог не отодвигает проблему, Он уточняет, в чем ее суть. Началось плохое настроение, никакие развлечения не помогут вам, даже просто разговор с самим Богом не поможет, если мы не готовы следовать элементарным принципам, которые Господь излагает нам: «грех влечет тебя к себе, но ты господствуй над ним». Совершил грех — осознай, что ты сделал, покайся и никого не вини. Никто не виноват в нашей печали. Если у нас нормальные отношения с Богом, что бы люди ни говорили, мы будем летать как птицы над страданьями этого мира. Но если у нас появляется такое состояние и мы погружаемся в это все глубже и глубже, нам нужно вернуться к началу — к общению с Богом, к Создателю. Он — не против нас. Ты осознаешь, что ты сделал? Какой бы ни была причина нашего состояния, Бог может нас вывести из него, если мы проанализируем и признаем, что мы не правы перед Господом.

Помните: Давид, когда совершил грех и впал в депрессию, говорил: «Нет мира в костях моих от грехов моих... Я... совсем поник, весь день сетуя хожу... Я изнемог и сокрушен чрезмерно, кричу от терзания сердца моего... Утомлен я воздыханиями моими: каждую ночь омываю ложе мое, слезами моими омочаю постель мою». Но потом он приходит к Господу и говорит: «Лукавое пред очами Твоими сделал, прости меня». Господь поднял его и вернул радость спасения. Мы знаем, когда ученики шли в Эммаус, были печальны, если бы Господь их не встретил и они не обратили внимания на Его слова, эта печаль перешла бы в депрессию. Он стал говорить им о Писании: «Вспомните, не так ли надлежало быть... о, медлительные сердцем...» И они вспомнили то, о чем забыли. Господне слово оживило их — и они вернулись. Помните Иакова, когда Бог обещал ему Свое благословение, но он начал думать, что Бог оставил его. Много лет он не видел своего любимого сына, любимая жена умерла, и Иаков впал в глубокую депрессию, но когда он узнает о сыне своем, что он жив, написано: «Ожил дух Иакова», и он поднялся. Господь дает нам надежду, если мы забыли о ней, нужно вернуться к истокам, к Слову Божьему, чтобы в сердце появилась надежда. Обратите внимание на обетования Божьи, на Его слово; возможно, некоторые вещи мы просто забыли. Мы забыли о Его святости и о Его верности. Нужно вернуться к деланию активного добра. Духовное безделье повергает нас в полное уныние, потому что духовная пища — это творить волю Божью. Когда мы не творим ее, мы не кушаем, мы становимся слабыми, беспомощными, и мы не можем радоваться. Поэтому, вспомни, когда ты делал доброе — исполнял волю Божью.

Всем нам нужно активно делать добро, активно участвовать в служении. Любое дело требует усилий, когда мы ставим себе цель — служить Господу и людям. Писание говорит: «Всегда радуйтесь, непрестанно молитесь», не теряйте контакт с Богом. У нас есть основания всегда радоваться, невзирая на то, что происходит. Только тогда, когда мы забываем обетования Божьи, мы уходим от Господа; когда мы совершаем грех и не раскаиваемся, тогда мы начинаем винить всех вокруг, кроме себя. Но Господь говорит: у нас есть все основания радоваться всегда. Есть грех — исповедуйте его; ушли от Господа — возвращайтесь; не делаете доброе — вспомните, когда лицо поднималось. Опустилось лицо — никто не виноват, мы перестали активно делать доброе и питать душу свою благодатью Божьей.

Если кто-то впал в печаль, не тяните, дабы это состояние не перешло в болезнь. Если у вас депрессия, знайте — выход есть! Даже из такого состояния, в котором был Каин, можно выйти. Из вашего состояния Господь может вывести вас, если вы захотите это сделать с Его помощью. Да поможет вам в этом Господь.





Когда я получил приглашение поехать в Россию, я немного задумался: «В феврале? Это не лучшее время года в Санкт-Петербурге». Но без промедления ответил: «Конечно, поеду».

В Ленинградской области я провел два года своей жизни, это была служба в армии. Это было 33 года тому назад. Целью моей поездки было преподавание в Южной баптистской конвенции курса по открытию новых церквей. Я прибыл в Россию на несколько дней раньше, для того чтобы перестроиться на местное время и успеть немного посмотреть замечательный город. Посетив центр Санкт-Петербурга, я увидел много исторических и культурных достопримечательностей. Смотря на красивые здания Невского проспекта, я незаметно для себя оказался на Дворцовой площади, где несколько человек предлагали свои услуги сфотографироваться. Я уточнил: «Это та самая площадь, где происходила революция?» Мне ответила женщина, по виду — экскурсовод: «А революции фактически не было, и штурма Зимнего дворца тоже, никто не препятствовал входу во дворец...» Я извинился за то, что отстал от истории. Я знаю ту историю, которую мы изучали в школе, а она уже давно переписана. Мне даже показалось, что люди сожалеют о том, что история пошла по такому пути развития. Но как бы не переписывалась история, она в оригинале остается подлинной и неизменной. Бог — Творец истории, и переписать ее не возможно, как и вернуть к жизни тех людей, которых «не досчитались в процессе борьбы классов».

Историю можно изменить только возвращением к Богу, покаянием, духовным возрождением народа. Не реставрации исторических храмов, не строительство новых не могут заменить подлинного духовного возвращения к Богу.

спрашивали советы: что купить, чтобы помогло от болезни, чтобы счастливой была семейная жизнь и т.д. Я стоял, смотрел и ждал, кто же проявит интерес к покупке Евангелия. Таких не оказалось. Я решил проверить, есть ли в наличии



Незаметно для себя я зашел в один знаменитый собор, внутри которого находилась большая книжная лавка. Люди Евангелие в книжной лавке. Я спросил об этом продавщицу. Полная растерянность, переполох, продолжительный поиск Евангелия, которое оказалось

где-то очень далеко от «ходовой» литературы... Только Евангелие может дать подлинные ответы на запросы души и показать путь спасения. Только Библия может удовлетвотить духовный голод и ответить на вечные вопросы души. Политики, экономисты, социологи пытались найти ответы на проблемы общества, но они так и не смогли духовно возродить Россию. Это может сделать только Бог. Он может сделать это, используя поместные церкви, состоящие из духовно возрожденных людей. Именно Церкви Бог доверил «Слово примирения».

После приезда Джо Де Леона мы отправились к месту проведения занятий. Брат Джо пользуется любовью и уважением среди служителей этого

Новгородская область, Псковская область, Вологодская область, Республика Карелия. Вместе с пасторами, лидерами церквей находились также и три старших пресвитера. Был конструктивный разговор о стратегии по евангелизации и открытию новых церквей в этих регионах. Во время занятий была хорошо организована рабора с детьми. Я чувствобыли «теорией и практикой» духовного строительства церкви. Время пролетело быстро и благословенно. Моя молитва о том, чтобы результатом этих занятий были открыты новые церкви в России.

Во время моей поездки я успел посетить только две церкви в Санкт-Петербурге: Центральную церковь ЕХБ на



региона. Именно здесь он провел девять лет своей жизни в миссионерском служении. База отдыха, на которой проходила трехдневная конференция, была расположена в красивом, зимнем лесу. Все заботы по организации конференции легли на плечи пастора Павловской церкви, Игоря Кузнецова, и он замечательно с этим справился. Первоначально планировалось небольшое количество участников, но в процессе подготовки большее количество людей проявили к ней интерес. На конференции присутствовало 70 участников. Вместе с братьями-служителями находились и их жены (19 человек). Были представлены шесть регионов России: Санкт-Петербург, Ленинградская область,



вал большую ответственность и Божье благословение в передаче материала. Он уникален по своему содержанию, практическому подходу, библейскому обоснованию и применимости его в любых культурных и национальных условиях. Фактически, эти занятия

Поклонной горе и евангельскую церковь «Милосердие». Церковь «Милосердие» состоит из братьев и сестер, бывших наркоманов, прошедших реабилитацию в христианском центре помощи наркозависимым. Они организовали новую церковь (около 100 человек), где совершают регулярные служения. Смотря на условия, в которых они проводят служения (класс автошколы), я понял, что церковь — это не помещение, а рожденные свыше люди. Слушая их свидетельства, смотря на их лица, наполненные радостью, слезы появились в моих глазах. Возвращался домой с чувством радости о силе Евангелия. Оно не потеряло свою силу изменять жизни людей в 21 веке, как и во времена апостола Павла. Новые церкви нужны в любом месте нашей планеты, потому что в них люди становятся учениками Иисуса, служат Господу и друг другу, провозглашают истину Божью и выполняют Великое поручение нашего Господа, Иисуса Христа, проповедуя Евангелие Царства Божьего до края земли. 🧀

# ЗВЕРЯ



Перевела с англ. Людмила Успленьева



Уже сегодня компания VeryChip запустила программу вживления чипов с различной информацией в ткани человека. Эта программа была разработана при участии ООН, и основной своей задачей ставит быстрый доступ медработникам к биометрическим данным человека. Формально такой чип может нести в себе любую информацию (паспортные, финансовые, медицинские данные). Предлагаем вам ознакомиться с принципом

работы такого чипа.

«И дано ему было вложить дух в образ зверя, чтобы образ зверя и говорил, и действовал так, чтобы убиваем был всякий, кто не будет поклоняться образу зверя. И он сделает, что всем: малым и великим, богатым и нищим, свободным и рабам — положено будет начертание на правую руку их или на чело их и что никому нельзя будет ни покупать, ни продавать, кроме того, кто имеет это начертание, или имя зверя, или число имени его. Здесь мудрость. Кто имеет ум, тот сочти число зверя, ибо это число человеческое; число его шестьсот шестьдесят шесть» (Откр. 13:15–18).

Эти стихи из Писания относятся к событиям последнего времени, которые приведут к тому, что весь мир выйдет изпод контроля. По причине финансовых кризисов и военных конфликтов человечество захочет объединиться и быть управляемым одним единым правительством. Библия говорит нам, что появится человек, известный как антихрист, и он возглавит единое мировое правительство.

Сначала на какое-то время он установит на земле мир, благополучие и процветание, но потом откроет свое истинное лицо сатаны и проявит свою деспотическую власть, заставив людей поклоняться ему и принять печать на лоб или правую руку, для того

чтобы они могли поддерживать свое существование.

В течение многих лет христиан беспокоит необходимость принятия печати, но нам не нужно страшиться этого по причинам, о которых я собираюсь рассказать.

#### Назад к нашим истокам

Чтобы лучше понять время, которое нас ожидает, давайте вернемся к началу нашей истории. Вспомним, как сатана восстал против Бога, был лишен высочайшего положения и свергнут с небес. Появившись в Эдемском саду, он приблизился

РАЗМЕР Устройство 2 мм в длину и около 1 мм в диаметре, сопоставимый с рисовым зерном КОЛПАК. Крышка изготовлена из специального пластика охватывающего RFID схемы герметичной стеклянной капсулой. Колпак предназначен для связи с человеческой ткани и предотвращения движения капсулы после имплантации. АНТЕННА Витки антенны преобразуют переменное магнитное поле считывателя в токовое для питания чипа. Катушка соединена с конденсатором, чтобы сформировать контур, который резонирует на 134 кГц. ID ЧИПА. Чип модулирует амплитуду тока, протекающего через антенну продолжительно повторяющую 128 бит сигнал. Битное изменение амплитуды протекает с низкой до высокой или с высокой до низкой. Так же в чипе содержится записанная на него

к тем, кого Бог создал по Своему образу и подобию, Адаму и Еве, и посеял в них семя неповиновения и бунтарства. Этот первородный грех был наследован человечеством

информация.

и остается в его падшей природе до сих пор, то есть люди хотят сами быть как боги и жить по своей воле без страданий и боли в любых условиях.

Что касается числа 666, то в последнее время на земле, когда сатана войдет в тело, душу и дух человека, то образуется троица 666. Сатанинское бунтарство достигнет наивысшей точки, и человек, в котором будет обитать сатана, воссядет в храме Иерусалима и объявит себя богом. Такова была цель сатаны с самого начала — создание дьявольской троицы. Все люди, которые согласятся с концепцией, что человек может стать богом, не поколеблются принять начертание на лоб или руку. Они согласятся с этой грешной теологией задолго до того, как наступит время принятия печати.

#### Наши последние дни

В Евангелии от Матфея последнее время описывается, как последние дни перед всемирным потопом: «... ибо, как во дни перед потопом ели, пили, женились и выходили замуж, до того дня, как вошел Ной в ковчег» (24:38).

Я думаю, что ничего нет плохого в том, что люди в наше время едят, пьют, веселятся, женятся и выходят замуж, однако нужно помнить, что тяжелые последние времена приближаются. К сожалению, люди не думают об этом, уверяя себя, что нет ни Бога, ни суда, ни вечных мучений, которые ожидают неверующих в будущем. Если некоторые из них и признают существование Бога, но они не имеют веры во Христа и Его пришествие на землю. Многие люди высмеивают и издеваются над христианской верой, живут по своим похотям и не ищут Бога; их души полны насмешки и презрения. Их сердца не устремлены к небесам и руки не творят Божьих дел. Апостол Петр писал о появлении таких людей в последнее время: «Прежде всего, знайте, что в последние дни явятся наглые ругатели, поступающие по собственным своим похотям и говорящие: «Где обетование пришествия Его? Ибо с тех пор, как стали умирать отцы, от начала творения, всё остается так же»» (2 Петр. 3:3-4).

Мы, верующие во Христа, должны глубоко осознать, что конец существования мира близок, и нам необходимо проверить свою готовность к встрече с Иисусом Христом, задав себе вопросы: «Насколько глубока моя вера в Господа? Полностью ли я позволяю Ему руководить моей жизнью? Велико ли мое желание и стремление участвовать в плане Господа на мою жизнь?»

Апостол Павел писал: «...[ибо день тот не придет], доколе не придет прежде отступление...» (2 Фес. 2:3). Я верю, что он писал здесь об отступлении людей, которые посещали церковь, но никогда по-настоящему не воспринимали работу Бога в своих сердцах. Они хотели спасения, но не трудностей христианской жизни. Такие люди не устоят, когда разразится буря в их жизни.

Многие отойдут от веры в последние дни, потому что, хотя они и являлись частью Божьей семьи, служа и посещая церковь, никогда до конца не понимали истинного смысла слов, которые произносили: «Господь, Ты обещал мне жизнь с избытком на земле. Ты обещал вести меня по пути праведности к вечной жизни, где я буду жить в общении с Тобой».

Господь действительно дал нам великие и драгоценные обетования, но мы не можем видеть выполнение всех Его обещаний на этой стороне вечности. Многие люди хотят жить с избытком в своей земной жизни, наслаждаться своим богатством, не думая и не готовясь к вечной жизни на небесах. О таких людях писал апостол Павел: «Ибо многие, о которых я часто говорил вам, а теперь даже со слезами говорю, поступают как враги креста Христова. Их конец — погибель, их бог — чрево, и слава их — в сраме, они мыслят о земном» (Фил. 3:18–19). Эти слова апостола Павла актуальны и в наше время, потому что многие люди живут, помышляя о мирском, а не о Божьем.

Давайте попробуем представить поведение пассажиров 1-го класса на лайнере «Титаник», когда он столкнулся с айсбергом. Все в суматохе покидали судно, спасая свою жизнь, в панике бросали вещи и драгоценности, которые в тот момент никому не были нужны. Одна бедная беспомощная душа с нижней палубы, попав на палубу 1-го

класса, с восторгом восклицала, очарованная тем, что видела: «Посмотрите на эти золотые водопроводные краны! Сколько золота! Какая роскошь!» О! Какое безумие стремиться к комфорту и богатству на тонущем корабле! То же самое происходит и с христианами, которые хотят получить все удовольствия и блага, осуществление всех желаний, находясь в этом погибающем, как тонущий корабль, мире, и не думают о вечной жизни с Богом.

Конечно, это не значит, что мы не должны наслаждаться нашей земной жизнью, быть унылыми, угрюмыми и озабоченными. Нам не следует фокусировать все свое внимание на приобретении земного благополучия; мы должны думать о будущей вечной жизни с Богом, готовиться к ней и участвовать в осуществлении Божьего плана на нашу жизнь.

Библия говорит нам, что первым человеком, отмеченным знаком, был Каин, дар которого Бог не принял. Из ревности и зависти Каин убил своего брата, за что был проклят Богом и осужден на вечные скитания. Господь, по Своей милости и любви к человеку, оградил Каина от опасности быть убитым во время скитаний. «И сказал ему Господь Бог: «За то всякому, кто убьет Каина, отомстится всемеро». И сделал Господь Бог Каину знамение, чтобы никто, встретившись с ним, не убил его» (Быт. 4:15).

Некоторые люди хорошо знают, что Бог требует от них, но в силу своей гордости, уверенности в себе и желания самим быть богами в своей жизни, всеми путями стремятся обмануть, перехитрить, оправдать себя, превращая правду в неправду, но только бы не выполнить волю Божью. Но эти люди не находят покоя в жизни; они, как и Каин, осужденный на вечные скитания, живут в бесконечных и тщетных поисках удовлетворения и стабильности.

За последние два десятилетия стало популярным ездить по всему миру в поисках Иисуса Христа. Этим занимаются многие христиане. Вдруг где-то появляется новое свидетельство о пришествии Христа, и они летят туда первым же рейсом. Почему? Зачем? Может быть, они, как и Каин, не

приносят в дар Богу то, что требуется? Может быть, они тоже отмечены знаком?

Я думаю, что для этих людей нет ничего привлекательного там, где они живут — ни живого общения, ни молитвенной жизни, ни откровений. Поэтому не удивительно,



что они должны скитаться по свету в поисках удовлетворения.

Иисус говорит: «Итак, если скажут вам: «...«Вот [Он] в пустыне», — не выходите; «Вот [Он] в потаенных комнатах», — не верьте» (Мф. 24:26). Помните: Господь везде, Он вездесущ; Он в текстах Писания, внутри вас, если вы верующие. Вам не нужно далеко искать Его: Он здесь, с нами!

Когда ты начинаешь совершать работу для Господа, воззови к Нему и спроси: «Где Ты, Господи?» И Бог ответит, как ответил Исаии: «Вот Я!» И ты услышишь тихий внутренний голос: «Что ты хочешь, чтобы я сделал? Я всегда с тобой. Мы идем одним путем». И тогда ты «...отдашь голодному душу твою и напитаешь душу страдальца, тогда свет твой взойдет во тьме, и мрак твой [будет], как полдень. И будет Господь вождем твоим всегда...» (Ис. 58:10-11).

#### Какую печать вы получите?

Пророк Иезекииль так описал свое видение великого побоища в Иерусалиме: «И слава Бога Израилева сошла с херувима, на котором была, к порогу дома. И призвал Он человека, одетого в льняную одежду,

> у которого при поясе прибор писца. И сказал ему Господь: «Пройди посреди города, посреди Иерусалима, и на челах людей скорбящих, воздыхающих о всех мерзостях, совершающихся среди него, сделай знак». А тем сказал, в слух мой: «Идите за ним по городу и поражайте; пусть не жалеет око ваше, и не щадите; старика, юношу, и девицу, и младенца, и жен бейте до смерти, но не троньте ни одного человека, на котором знак; и начните от святилища Моего». И начали они с тех старейшин, которые были перед домом» (Иез. 9:3-6).

> В видении Иезекииля Бог возвестил суд над жителями Иерусалима. Это произошло внезапно, без каких-либо предупреждений или знамений; посланец Бога застал города врасплох. Некоторые из них знали и верили, что этот день обязательно настанет, но не

ПОДГОТОВИЛИСЬ К НЕМУ, ПОТОМУ ЧТО ВСЕ ВРЕМЯ откладывали на будущее свое покаяние и праведную жизнь. Большинство же людей никогда не верило, что Бог будет судить их город, где стоял Его храм, в котором совершалась история и молились верующие. Все эти люди были обречены на погибель.

Те же, которые жили в мире с Богом, ходили верою в Господа и чьи ценности жизни были далеки от мирских, получили Божий знак, спасший их от гибели.

Так и в наше время люди, живущие с Богом, осознают, что очень скоро наступит тяжелое время, придется отвечать за свою прожитую жизнь, поэтому они стремятся подготовиться к пришествию Господа.

Если в вашем сердце есть сознание, что вы не принадлежите к этому миру, что это не ваш дом и что ваше счастье, покой и полное удовлетворение не здесь, а в будущей жизни с Богом, то благодарите за это Господа. Если у вас есть все эти ощущения, то Господь отметит вас Своим знаком!

Попробуем представить себе действия сатаны в последние дни. Он посылает полчища демонов в мир и приказывает убедить всех людей, отмеченных печатью Господа, принять дьявольский знак или насильно поставить его им на лоб или руку. Но демонам не удается это сделать, потому что они не найдут ни одного свободного места на теле Божьих детей, где можно было бы поставить свой знак — все принадлежит Господу.

Пророк Иоиль писал, что, если даже тьма сойдет на землю, померкнут солнце и луна, Бог поможет Своему народу: «И возгремит Господь с Сиона и даст глас Свой из Иерусалима — содрогнутся небо и земля, но Господь будет защитой для народа Своего и обороной для сынов Израилевых» (3:16).

Вы много читаете и слышите о печати сатаны, но хочу заверить вас, что не следует беспокоиться по этому поводу, потому что вы уже получили печать Господа и места для знака сатаны не осталось.

#### Господь знает Своих детей

Всегда помните, что Бог знает тех, кто принадлежит Ему. Он запечатлел Свою печать на них, поставил Своей рукой. Лично для меня этот вопрос решен. Пусть дьявол творит свои черные дела, посылает наводнения, землетрясения, войны и другие глобальные катастрофы, и мир получит то, что он заслуживает. Но те, кто принадлежат Христу, запечатлены рукой Всевышнего, и ничто — ни цунами, ни пожары, ни армии, ни демонические силы, ни нищета, ни болезни — не сможет вырвать нас из Его руки.

Я призываю всех вас читать Библию, размышлять об обетованиях Божьих, просить Святого Духа сделать их реальностью в вашей жизни, чтобы вы могли с твердой уверенностью сказать: «Я знаю, в Кого я верю, и я уверен, что Он сможет удержать все, что я вложил в Его руку, до того дня, когда я буду с Ним в моем вечном небесном доме». Как сказал апостол Павел: «Ибо я знаю, в Кого уверовал, и уверен, что Он силен сохранить залог мой на оный день» (2 Тим. 1:12).



### ДА БУДЕТ ВОЛЯ ТВОЯ!

Иисус Христос в Своих молитвах употреблял те же слова, которыми учил молиться Своих учеников: «Да будет воля Твоя» (Мф. 26:42, Лк. 22:42). Эти слова помещены в достаточно краткой молитве «Отче наш...», что еще более указывает на их значимость и актуальность

по определению Бога. Около двух тысяч лет возносятся эти слова в молитве из разных уст, будучи произносимы по-разному — и с благоговением, и со страхом, и в благолепном церковном пении, и ночью, и днем, с глубоким смыслом или детским доверием, а также и за закрытой дверью с горькими слезами на глазах. И хочется задать себе вопрос: «Сегодня, произнося эти божественные, до конца непонятые слова Господа, действительно ли я хочу осуществления того, что часто, возможно, уже по привычке, произношу пред Господом?»

Наиболее простая ситуация возникла в саду Едемском для понимания осуществления воли Божьей на земле. Сам Бог ограничил человека в его возможных желаниях и сказал, что можно и что нельзя. Это была Его воля, и истолкованию не подлежала. У нас может возникнуть буря вопросов. Как?! Бог создает человека по образу и подобию Своему, а от дерева, которое делает человека как одного из Них, запрещает вкушать! Он же знал, потому что позже Сам сказал. Да и дерево-то с вожделенными плодами было в центре внимания, возможно, даже посреди рая! Зачем такие искушения? И тому подобное. Возмущения и вопросов может быть много, но необходимо помнить то, что воля Его в этом вопросе была предельно ясна для человека.

В современной христианской жизни мы не ушли далеко от первых людей. Зная точно волю Божью, прельщаемся тем, что для нас не позволено. Разве не бывает так у детей по отношению к их родителям? А у супругов в отношениях друг к другу? Члены церкви часто забывают, что являются членами одного тела Христова и, соответственно, строят свои взаимоотношения! Близко ли, далеко ли, но и руководители, бывает, не сохраняют своего достоинства, обращаясь к тому, что не позволено. И на все это и другое есть «пояснения по благодати», которые устраняют волю Бога из нашей христианской жизни и в целом вытесняют ее с земли.

Да будет воля Твоя! Где? Видимые и невидимые миры устроены Его словом и по Его воле находятся в рамках Его законов бытия. Но есть маленькое поле среди больших миров, на котором Его воли может и не быть — это сердце человека, где чаще всего попирается Его воля, а на устах все как бы и нормально! А ведь сердечные намерения намного сильнее слов. Можно, не произнося слов, следовать намерениям и влечению своего сердца, которые свободны по своему происхождению и существу от Его воли.

Все ли сделал Бог в моем сердце и моей семье, что Он хотел бы сделать? Все ли Он сделал в Своей церкви, что хотел бы сделать? Если да, то мы удостоились увидеть пределы творческих возможностей Бога! (?) А если Его работа в нас не видна, то почему? Вот здесь и начинает работать фактор человеческого индивидуума: не хочу так, хочу так, как мне нравится и как более выгодно, мы же человеки на земле и т.д. Так нужно ли лгать Богу словами, говоря: «Да будет воля Твоя», когда жизнь некоторых или даже многих говорит: «Да будет воля моя»? Чему Бог отдаст предпочтение: словам или делам?

Если даже и нет в этой заметке ответов на многие вопросы по утверждению Его воли на земле, все же задуматься есть над чем. Время коротко. Да поможет нам Бог не препятствовать Ему в осуществлении Его воли в том, что принадлежит Ему по праву искупления Кровью Иисуса Христа.



### МИССИОНЕРСКОЕ ПОЛЕ В ЕВРОПЕ

Миссионерский Совет ТО организовал поездку служителей церквей в Европу с целью взглянуть на «нивы», оценить ситуацию и сформировать видение развития благовестия в странах Западной Европы, и по возможности послать тружеников на «побелевшие нивы».

С тех пор как я впервые узнал о том, что множество наших земляков скитаются по Западной Европе в поисках работы и что нелегкие условия жизни на чужбине располагают их сердца к принятию Евангелия, я искал пути практического участия в деле достижения наших соотечественников Благой Вестью. Бог позволил мне в 2010 году приехать с группой молодежи в Европу и убедиться в том, как велика нужда в деле распространения Евангелия в этом краю. В Риме, например, где легально и нелегально проживают сотни тысяч наших земляков, мы нашли тогда только две маленькие церкви, примерно по 35 членов в каждой. Ночевали мы у пастора одной из этих церквей, который рассказал нам о том, что большинство из членов церкви, включая его самого, уверовали в Бога уже там, в иммиграции. Легко было выяснить, что меньше чем 1% из числа русскоговорящих в Риме знают Иисуса Христа, а остальные — только в поисках надежды. Посетив на другой день Неаполь, мы узнали, что там на то время не было ни одной русскоговорящей церкви, притом что нашего народа проживает там

не на много меньше, чем в Риме. Похожую ситуацию мы видели тогда в Испании, Греции и Португалии.

Вернувшись в Америку, я рассказывал об этом, где только мог, но скоро понял, что наилучшими сотрудниками, побуждающими народ церквей Тихоокеанского Объединения к труду на просторах Европы, являются пастора церквей. Пользуясь тем, что с 21 по 23 февраля в Италии был назначен саммит миссионеров Европы, на который приглашались все, кому не безразлично благовестие в Европе, миссионерский совет ТО пришел к согласию организовать туда поездку пастырей. В очень короткий срок откликнулись четыре пастора церквей ТО к поездке, в плане которой было также посещение миссионерских полей Италии, Греции и Португалии. Мне было интересно слушать их впечатления на протяжении всей поездки, о чем я хочу поделиться с вами, дорогие читатели журнала «Божий виноградник». Спешу также написать вам о том, что после нелегкого пути до места проведения конференции, Бог подарил

нам радость встречи с миссионерами из Фресно, которые еще в прошлом году переехали туда для труда, они нам свидетельствовали о Божьих делах в служении на Его ниве.

Европейский саммит (NRK) для служителей славянских церквей Западной Европы и делегатов из России, Украины, Молдовы и Америки проходил в г. Сассуоло на севере Италии. Были февральские снежные, холодные дни, но братские общения были теплые, насыщенные полезной информацией и исполнены благодатью. Итак, Бог собрал нас вместе из разных мест для важного дела. В составе делегации из США были пастора церквей ТО — Конопелкин Валерий из Лос-Анджелеса, Соколовский Александр из Фресно, Осельский Иван из Сакраменто, Сырбу Вячеслав из Сеэтла, руководитель Миссионерского отдела ТО, Гладыш Вячеслав. Кроме того, к нам присоединились миссионеры из США — Данилюк Илья, Попова Лариса и Янович Зина, — которые были вместе с нами на протяжении всего миссионерского путешествия.



Данилюк Илья — миссионер, переехавший в прошлом году из Фресно в Неаполь, на юг Италии, для миссионерского служения в заключительный день саммита сказал:

«Участие в работе саммита для меня лично было

ДАНИЛЮК ИЛЬЯ О САММИТЕ:

большим благословением. Здесь я встретил тех. кто несут такое же служение, как и я в Неаполе, только в других странах Западной Европы. Статистика, приведенная братом Гавриловым Геннадием, который и стал организатором данного саммита, заставила меня задуматься всерьез, а именно: эмигрантов из бывшего СНГ, нуждающихся в спасении, сегодня в Европе насчитывается более 10 миллионов людей. Всем было ясно, что нива большая и нам надо успеть многое сделать. Вдохновляющим было слово руководителя Миссионерского отдела ТО, Гладыша В., который подчеркнул тот факт, что у нас есть что-то общее: мы — эмигранты; и мы, хоть и в рассеянии, должны помогать друг другу в деле распространения Благой Вести. Брат Гладыш В. также заверил нас в том, что для эмигрантов церквей Тихоокеанского Объединения первым приоритетом развития благовестия за рубежом являются страны, где наши земляки проходят путь эмиграции, который и мы пережили. Я почувствовал уверенность в его слове, так как это было подтверждено приездом пресвитеров из США, с которыми мы провели дорогое для нас время общения, высказывая им свои радости и переживания. Огромное спасибо тем, кто благословил их приезд в Европу; мне трудно описать вам то время, когда миссионеру нет с кем поделиться тем, что накипело на душе, и должен засвидетельствовать, что посещение пастырей для нас является большой поддержкой. На протяжении всего саммита многие представители разных стран Европы рассказывали о ситуации эмигрантов в их городах. Вывод у всех был один: «Нивы побелели и созрели к жатве». Цель саммита заключалась в том, чтобы найти путь совместного служения для расширения Царства Божьего в Европе. Было много конструктивных предложений, которые нуждаются в ваших молитвах и благословении Божьем. Молитесь о благовестии в Неаполе, куда Господь призвал мою семью на служение, а также о деле благовестия в Европе».

Нам было приятно гостить в доме семьи Ильи Данилюка. Сестры Попова Лариса и Янович Зина делились с супругой Ильи, Светланой, своими радостями и переживаниями, которые они переживают, совершая миссионерское служение среди молодежи в нескольких церквах на юге Пор-

> тугалии. Мы беседовали с Ильей о возможностях открытия еще двух церквей в районе Неаполя. Дети Ильи и Светланы, в возрасте 8 и 12 лет, рассказывали нам о том, какие они встретили трудности, начав школу на итальянском языке. Заметно было, как дети СОСКУЧИЛИСЬ ПО СВОИМ друзьям в Фресно. Несмотря на разницу в возрасте, Лариса и Зина для детей стали подружками, кому они спешили выговориться на английском языке, так как все соседи говорят по-итальянски. Ильи Соседи также приходили к нам для общения. Бог положил нам на сердце посетить миссионера в Греции.

> Время саммита пролетело быстро, расставаться со служителями церквей Западной Европы было нелегко, но все понимали, что нива созрела и Бог зовет на большой труд. Молитвы к Богу о помощи в труде тронули наши сердца. В Америке мы видим поле для благовестия по месту жительства по-другому, чем наши братья это видят в Европе. После того как мы все поместились в микроавтобусе брата Данилюк И., некоторое время все молчали. Бог говорил с каждым из нас,

особенно ясно открывая наши глаза на ситуацию в Европе. Впереди был Рим. Благодаря служению миссионера Данилюк И., который временно

#### КОНОПЕЛКИН ВАЛЕРИЙ О ПОСЕШЕНИИ НЕАПОЛЯ:



«Сразу после утреннего воскресного богослужения в Риме мы направились в Неаполь, что означает Новый город. Неаполь — тре-

тий по величине город после Рима и Милана, расположенный на юге Италии. Два с половиной часа, за которые мы преодолели 140 миль, благодаря платной дороге, пролетели быстро в разговорах о Риме и о том, что может ожидать нас в Неаполе, где пресвитерское служение совершает миссионер из Фресно, Данилюк Илья. В Неаполе нас уже ждали примерно 50 братьев и сестер, которых мы не знали раньше, но это никак не помешало нам ощутить единство и родство Божьей семьи. Мы вместе слушали Божье Слово, пели и молились. Приятно было заметить, как внимательно люди слушали проповедь Евангелия и некоторые из них записывали то, о чем проповедовалось. Одна сестра даже в простоте остановила брата Осельского, когда тот проповедовал, попросив повторить сказанное, так как она не успела записать. После проповеди были слезы покаяния. Было заметно. что труд семьи Данилюка Ильи в Неаполе не напрасен. Спасибо всем, кто поддерживает его семью в этом нелегком труде. Помните, что вы имеете в этом ваше участие. В заключение собрания, по инициативе пастора Данилюка И., была совершена молитва о труде служителей Непольской церкви. Семейная музыкальная группа Кирневых также ободрила церковь духовно. После окончания служения, которое длилось более четырех часов, уже никто никуда не спешил, был вечер, там же, в помещении церкви, было общение, на котором люди рассказывали, как через трудные обстоятельства жизни на чужбине Бог стучал в их сердца и спасал их. Мы рассказывали, что славянские эмигранты в Америке помнят своих соотечественников в Европе, молятся за них и стараются сделать максимально возможное, чтобы принести Евангелие в Европу».



несет служение в Римской церкви, мы нашли верующих, которые ждали нашего приезда. Пастор Сырбу Вячеслав описал наше посещение Рима следующими словами:

#### СЫРБУ ВЯЧЕСЛАВ О ПОСЕЩЕНИИ РИМА:

«После долгого и заснеженного пути из места проведения саммита до Рима у нас почти не было времени на сон. В воскресенье рано утром брат Данилюк И. повел нас на место встречи русскоговорящих людей в Риме. Мы встретили много людей из стран СНГ, которым мы свидетельствовали о спасении через Иисуса Христа. Беседуя с людьми, я слышал их различные судьбы и убеждался в том, как Бог по-особенному с ними работает, склоняя народ к покаянию. После этого мы поспешно пошли в церковь, где нас ждали люди, чтоб отпраздновать годовщину рождения церкви. Всего нас было собранно около 25 человек. Общение было радостью и ободрением для всех, особенно для сестры Людмилы, у которой в тот день был день ее рождения. Она призналась нам, что наше посещение было наилучшим подарком для нее. В программе служения были свидетельства тех, кто, пройдя трудности эмиграции, уверовал в Бога, находясь в Италии. Участие музыкальной семейной группы Кирнеевых из Молдовы придало больше радости в сердцах людей. В главном здании церкви проходило служение местных итальянцев, которые пригласили нас поучаствовать в их программе. Группа исполнила гимн на греческом языке, и Гладыш В. передал привет от верующих из США, вдохновляя итальянцев продолжать труд апостолов, которые отдали свою жизнь ради благовестия в Риме. Бог использует Илью Данилюк по-особенному в труде в этом городе, но Богу нужен человек, который бы переехал туда для служения. Перед тем как продолжить путь в Неаполь, мы сделали фото на память о посещении Римской церкви».

#### ЛАРИСА И ЗИНА О ПОСЕЩЕНИИ ГРЕЦИИ:

«Во время нашей поездки, у нас была возможность посетить Грецию. Эта страна содержит в себе глубокую историю и множество библейских мест. После посещения Афин и Коринфа наш взгляд на некоторые места из Священного Писания стал намного шире. Во время нашего пребывания в Афинах у нас была возможность посетить местную Афинскую церковь, а также познакомиться со Славянской общиной при этой церкви. Некоторые из прихожан поделились своими незабываемыми свидетельствами, и мы еще раз убедились, как по-особому Бог работает с каждой личностью. За наше короткое пребывание в Греции мы познакомились с Сергеем Драган, местным миссионером. Проведя с ним немного времени, мы увидели его жизнь и служение намного ближе. По той причине, что они ждут скоро ребенка, Сергей не смог приехать на саммит в Италию. Нам, как миссионерам, были понятны его трудности и переживания, и мы увидели, каким ободрением для него был наш приезд.

В Греции мы встретились с людьми, которые несут особое служение в этой местности. Одной из них является девушка, которая работает в организации под названием «Ниа Зой», что означает «Новая Жизнь». Целью этой

организации является освобождение мужчин и женщин из секс-торговли и проституции. Данная миссия имеет штатных специалистов, которые помогают этим людям восстановиться и начать новую жизнь. Оказывается, что в этой стране проституция легальна и большое количество мужчин и женщин незаконно перевозятся из стран Восточной Европы в качестве сексуальных рабов. Этих мужчин и женщин, как правило, обманывают, предлагая им работу. После того как эти люди достигают своего места назначения, они продаются сутенерам, которые отбирают у них документы и продают их в сексуальное рабство. Эти жертвы работают в тяжелых условиях. У них плохое питание и ужасные условия жизни. Они работают от 12 до 24 часов в день, независимо от их физического и психологического состояния. В среднем, они принимают от 40 до 80 клиентов в день. Эта девушка также поделилась душераздирающими историями о судьбах некоторых людей, находящихся в рабстве, и историями тех, кому им удалось помочь. Проехав по некоторым улицам Афин, мы увидели частицу этой реальности. Пожалуйста, молитесь за эту миссию, за людей, которые еще находятся в этом рабстве, и за тех, кто с ними работает».

Разлука в аэропорту Афин утром 1 марта была тяжелой. Мы расставались не только с семьей миссионера Драган Сергея, но и с Ильей Данилюк, так как он улетал домой в Италию, Сергей оставался в Афинах, а наша группа служителей из Америки, вместе с Ларисой и Зиной, вылетала в Португалию. Много времени для эмоций не было, но я видел прослезившиеся глаза и отчасти понял жизнь миссионера на чужой земле. Самолет Ильи в Рим был немного позже, чем наш в Лиссабон. Позже я узнал о том, что Илья и Сергей провели время вместе, рассказывая друг другу свои переживания и радости миссионерской жизни. Я уверен, что им было,

о чем поговорить и помолиться. Как бы хотелось, чтоб все больше было таких тружеников на Божьей ниве в Европе!

В тот же день, 1 марта, после общения в Лиссабоне поздним вечером, мы, уставшие, отправились на микроавтобусе миссионера Михаила Тайш на юг



#### СОКОЛОВСКИЙ АЛЕКСАНДР О ПРЕБЫВАНИИ В СТОЛИЦЕ ПОРТУГАЛИИ, ЛИССАБОНЕ:

«В программе делегации братьев из Америки было посещение славянских эмигрантских церквей и групп в Португалии. Первая церковь, которую мы посетили, находится в городе Лиссабон. Сравнительно молодая церковь, организованная примерно в 2000 году, имеет около 40 членов и еще около 20 посетителей, служение пресвитера совершает брат Юрий Бодянчук. Церковь с любовью встретила гостей из США. В этот вечер в поместной церкви регулярного собрания не было, но сильное желание иметь общение во славу Господа собрало всех верующих в Дом молитвы. Вместо регулярных двух часов собрание продолжалось около четырех часов. Выслушав приветствие братьев-гостей, члены поместной церкви поделились потрясающими свидетельствами о милости Божьей, проявленной к ним здесь, в условиях эмиграции. Запомнилось свидетельство брата Алексея, который вследствие греховной жизни стал нуждаться в самом необходимом, и Бог через сестру-португалку проявил милосердие и попечение к нему. На вопрос Алексея: «Почему ты так заботишься обо мне, бомже-эмигранте?», он получил ответ: «Потому что я люблю Иисуса». Вскоре после этого случая один из членов поместной эмигрантской церкви снова проявил внимание к Алексею и уже пригласил в собрание. Посеянное зерно Слова Божьего прорастало целый год, а потом привело Алексея к покаянию. Нужно было видеть его радостное лицо и чувствовать биение прощеного сердца. Сестра Наташа, приехав к своему мужу в Португалию, надеялась зарабатывать только материальные средства, но познакомившись с христианами, придя в церковь, получила милость прощения и спасения от Господа. И она понесла радость прощения своим родным на Украине. Мама, услышав, что ее дочь «поменяла» веру, сказала Наташе: «Ты мне больше не дочь!». И только Господь дал Наташе силы устоять в этой ситуации и остаться верной Богу. Примерно через год ее семья и мама, и бабушка пришли к Господу с покаянием. Мы с братьями слушали эти свидетельства со слезами на глазах и еще раз убеждались в силе Слова Божьего. Молитесь об эмигрантских церквах в Европе и о распространении Царства Божьего в этой местности».

Португалии в город Лагос, куда он со своей семьей переехал на миссионерское служение из Германии. О нашем

посещении церквей юга Португалии расскажет пастор Осельский И., а я благодарен вам, дорогие читатели журнала

«Божий виноградник», за то, что вы не безразличны к миссионерскому служению, читая наши строки.

#### ОСЕЛЬСКИЙ ИВАН О ПОСЕЩЕНИИ ЦЕРКВЕЙ ЮГА ПОРТУГАЛИИ:

«После очень позднего и вкусного украинского ужина в доме пастора Ю. Бодячук, который несет служение в одной из церквей в городе Лиссабон, наша группа вновь отправилась в дорогу, которая в этот раз вела на юг Португалии. После нескольких часов достаточно быстрой езды, мы остановились у подъезда дома, где проживают сестры-миссионеры из Калифорнии, Лариса и Зина. Лариса и Зина переехали на миссионерское поле Португалии летом прошлого года. По словам пастора Михаила, их служение является «большим благословением для подростков и молодежи этой местности». В этой части Португалии проживает около 15 000 русскоговорящих людей.

Город Лагос был последней точкой нашего европейского миссионерского маршрута. После нескольких часов отдыха за нами заехал пастор местной славянской церкви, Михаил Тайш. Михаил является миссионером мисии «To all Nations». До переезда в Португалию Михаил жил в Германии, там получил образование, имел дом и хорошую работу. Несколько лет назад Господь позвал его семью к миссионерскому служению, и таким образом они оказалась в городе Лагос.

Итак, Михаил заехал за нами, чтоб показать город и его окрестности. Это была суббота, наш предпоследний день пребывания в Европе, затем — перелет в США. Город Лагос находится практически на самом юге Португалии, на берегу Атлантического океана, и по своей сути является курортной местностью. В летнее время город оживает от огромного количества туристов. Исходя из этого, большинство русскоязычных эмигрантов находят работу в сфере обслуживания. Но эти работы, как правило, сезонные,

и, как следствие, в осенне-зимнее время многие люди остаются без работы и находятся в ее поиске, иногда даже за пределами Португалии. Недалеко от города, на высоком обрывистом берегу Атлантического океана расположено древнее здание-крепость. В этой крепости на протяжении столетий находился маяк. В данное время это просто историческое место, которое на карте обозначено как самая западная точка Европы, ее еще называют «Краем Земли».

Незаметно пришел вечер. Вечернее общение и ужин в доме Михаила. Первая полноценная ночь и воскресенье. В этот первый воскресный мартовский день мы посетили две церкви. Участвовали вместе с местными братьями и сестрами в воспоминании Вечери Господней, слушали и делились свидетельствами и размышлениями над Словом Божьим. Всех нас по-особенному тронули искренние свидетельства местных братьев и сестер, которые обратились к Господу в очень нелегких условиях европейской эмиграции. Европейская эмиграция коренным образом отличается от эмиграции в США. Большинство людей, с которыми пришлось общаться в течение двух недель нашей поездки, были люди, которые прошли через очень большие сложности тяжелой европейской эмигрантской доли. Одна из самых больших сложностей европейской эмиграции заключается в том, что в большинстве городов стран Западной Европы нет ни одной славянской церкви.

Улетая из Европы и возвращаясь назад домой, каждый из нас ясно понимал, что мы обязаны взять на себя бремя молитвы и всячески содействовать распространению Евангелия среди наших соотечественников, эмигрантов стран Западной Европы».

Стоял душный июльский вечер...

Солнце медленно склонялось к земле, давно ожидающей хоть легкого освобождения от жары. Ничто не шелохнется: ни травинка, ни листик на дереве, даже звука сверчка и то нигде не было слышно. Все истомилось, устало от долгого жаркого дня! Легкая дымка, ползущая от вдалеке лежащих холмов, устало приглашала вечер. Фернандо, держа в руках широкую соломенную шляпу, сидел на крыльце своего нового дома и смотрел вдаль привольно распахнувшегося поля.

Их семейного поля.

Фернандо окинул его взглядом: длинное-длинное, теряющееся в далеких холмах, сливающихся с горизонтом. С одной стороны дома золотилась пшеница, с другой—в богатой зеленой гуще растворялись ряды кукурузы. Этот год обещал хороший урожай!

«Благодарю Тебя, мой благ Податель! — в душе подумал он. — Ты чудно заботишься о нас, хоть не в богатстве, но в достатке».

Он почесал затылок и в тот же момент почувствовал на своей руке чье-то прикосновение.

- Здравствуй, милый! обвивая его руками вокруг шеи, сказала жена. Что ты здесь делаешь, грустишь или радуешься?
- Всего понемножку, Мария, улыбнувшись, сказал он, приглашая ее присесть рядом, смотрю на наше поле и сердце радуется. Спасибо Господу за налитые зерном колосья, за густые поля кукурузы. Хороший будет урожай в этом году! Может быть...

И он запнулся.

Они были женаты всего три месяца, и за это короткое время он еще не успел рассказать своей любимой то, что тревожило его душу уже долгие годы. Он был каким-то необыкновенным в своей семье, что по странным законам Вуду могло бы ставить его в особое положение, но он жил под чудесными законами любви. Его родители были испанского происхождения, с темноватой кожей, черными волосами и темными глазами. Он же был со светлой кожей и волосами, и голубыми-голубыми глазами. Долгое время он оставался единственным сыном в семье, потом появились два брата, но Фернандо продолжал оставаться особенным. Младшие братья ничем не отличались от своей родни, но он был совсем другим.

Еще будучи совсем малым, он уже задавался мыслью об этом. Повзрослев, он однажды осмелился спросить родителей, на что мать только широко улыбнулась.

— Сыночек, ты о чем? Конечно, ты наш! Я помню день, когда ты родился, самый прекрасный день в моей жизни. Когда тебя принесли ко мне — ты сразу очень внимательно на меня посмотрел, стараясь запомнить на всю жизнь. А то, что твоя кожа светлее, — значит, кто-то из наших предков был немного с другими генами.

Ответ был с любовью, но сомнения не ушли, они продолжали время от времени закрадываться в его душу, и чем взрослее он становился, тем чаще.

— Папа, — однажды работая с отцом в поле, спросил Фернандо, — может быть, когда соберем урожай, может быть... я слышал, что есть такой анализ, с таким странным названием ДНК, который точно

определяет, кто приходится ему отцом и матерью.

- Зачем еще деньги тратить, отмахнулся отец, ведь мы и без этого знаем, кто у тебя и у нас отец и мать.
- Папа, не сдавался сын, я серьезно об этом. Анализ ничего не сможет изменить, я всегда буду любить только вас, тем не менее... Это меня всю жизнь мучает, и почему-то все больше и больше. Посмотрите на меня, разве я не отличаюсь от вас!

Отец отвернулся. Ему не надо было смотреть на сына, он знал, что тот выглядит подругому, но это был их сын и никто никогда не сможет этого изменить. Даже анализ!

А сын тот же самый вопрос поднял на следующий год, и потом на следующий и еще много раз после этого. Но всегда деньги нужны были для того или другого. Фернандо уже узнал, что анализ не из дешевых, но любопытство вместе с затаенной тоской съедало его душу.

И вот в тот вечер, глядя на дородные поля, мысль об этом снова закралась в его сердце, но ему надо было представить свою историю вместе с сомнениями любимой жене. Но это он пока оставлял на потом!

Целую ночь ему снились медицинские лаборатории, вокруг него вращались люди в белых халатах и пахло стерильностью и чистотой. Проснувшись, он сразу же окунулся в мир техники, где жужжали моторы тракторов, пахло топливом и мазутом. Вокруг кипела фермерская жизнь, нелегкая, но Фернандо был доволен.

Он окинул взглядом их семейное подворье и с благодарностью улыбнулся: Бог благословлял их. Угодье было больше похоже на зажиточное ранчо, хотя было,

на самом деле, скромное. Вокруг красиво ухоженного двора разместились четыре дома, три — для каждого сына, один — родительский. Плоды тяжелого труда были видны наяву, также плоды воспитания чувствовались в обращении.

- Доброе утро, братуха! донесся к нему голос младшего брата Антония. — Когда едем договариваться за комбайн?
- Я готов! ответил Фернандо, помахав в знак приветствия рукой.
  - Тогда поехали!

Они сели в старенький фургон, и скрип колес утонул в веселом разговоре. Спустя некоторое время они вернулись к полю и урожаю, который в этом году радовал взгляд и вселял надежду.

- Хороший удался, кивая головой, подтвердил Антоний. — Слава Богу за дождик и погоду. Еще бы собрать!
- Ты только не скажи как тот неразумный: развалю старые житницы, построю новые!
- О, нет, нет! запротестовал брат. Но урожай радует.
- Смотри, что там впереди, меняя тему разговора, сказал Фернандо, — кто-то поломался. Может, помощь нужна.

Они притормозили возле старенькой машины и увидели немолодую женщину, стоящую возле поднятого капота. Та немного с опаской глянула на двух крепких парней, на что Фернандо, открыто улыбнувшись, сказал:

- Может быть, мы чем-то сможем вам помощь. Что случилось?
- Не знаю, беспомощно разводя руками, растерянно ответила женщина, эта старая рухлядь долгое время дергалась, дергалась, а сегодня, по-моему, ей пришел конец.

Фернандо наклонился над мотором и начал проверять все провода и соединения. Обследовав все вокруг, он обнаружил, что клемма аккумулятора совсем опустилась. Он поджал клемму и, встряхивая руку об руку, сказал:

— Вот, по-моему, в этом и причина! Нука, попробуйте завести.

Женщина села за руль и, прокрутив несколько раз стартером, завела машину.

Она радостно заулыбалась и со словами благодарности вышла из нее.

— Не стоит даже благодарить нас, это было так просто! — вежливо сказал Фернандо, подавая ей руку.

В тот момент он почувствовал, как будто бы электрическая струя прошла через все

«Среагировала доброта! — молниеносная мысль пронзила его сознание. — Время какое пошло, люди порой опасаются друг друга. Тот, кто с добротой, может быть принят с опасением».

Он придержал руку и внимательно посмотрел на женщину, встретившись с ее вопросительным и благодарным взглядом. Этот взгляд был особенным, что и заставило его быстро отдернуть руку и, развернувшись, он пошел в направлении своей машины. Сев за руль, он еще раз внимательно посмотрел вслед удаляющемуся автомобилю незнакомки.

— Мистер Добродетель! — похлопав его по плечу, сделал комплимент Антоний. — Вот всегда ты у нас такой, добродушный и с широким сердцем. Не такой, как все!

Фернандо ничего не сказал, только улыбнулся, его мысли все еще были заняты урожаем, к которым добавились размышления о странной встрече. Они ехали за женщиной минут пятнадцать, пока та, не проводив их вслед взглядом, заехала во двор старенького маленького домика.

«Кто эта женщина?» — оглянувшись назад, задал он сам себе вопрос.

Вскоре они с братом договорились за комбайн и, возвращаясь домой, он еще раз посмотрел во двор, куда заехала женщина. В этом районе он никогда не бывал, но эта встреча на какое-то время осталась в его сознании. Потом будни и горячие дни жатвы закружили его в круговороте забот. Спустя несколько месяцев их семья продала весь урожай, и однажды вечером, узнав, сколько денег он получит за свою часть, он решил рассказать своей любимой то, что уже долго его тревожило.

— Пойдем, прогуляемся вдоль поля, предложил он.

Жена вопросительно посмотрела на него.

— Сейчас? Уже темнеет!

— Ну и что, — вглядываясь в ее глаза, сказал Фернандо, — еще довольно тепло, да и до сезона дождей далеко. Погуляем!

В тот вечер, идя с ней рука об руку, он поделился с ней своими сомнениями. Выслушав его, она долгое время молчала. Потом сказала:

- Ты сам лично готов узнать правду?
- Сейчас даже больше, чем когдалибо! — с энтузиазмом и с какой-то скрытой болью ответил он. — Ведь теперь я еще имею тебя!
- Нет, я очень серьезно, готов ли ты к правде? Представь на минуту, что, по твоим странным и веским соображениям, ты и в самом деле не их сын! Что тогда?

Вместе того чтобы ответить на ее вопрос «Что тогда?», он взял ее лицо в свои руки и, вглядываясь в глубину ее любвеобильных глаз, спросил:

— Странным или веским? На самом деле, по-твоему, какие же мои соображения?

Она, не сводя с него глаз, вздохнула и промолвила:

- Если по правде вескими! Знаешь, однажды я подслушала разговор моих родителей. Они тоже сомневались, что ты их сын, ты сильно отличаешься от своей родни. Мои родители знают твоих с давних времен, они помнят то время, когда твои родители ожидали твоего появления. Это было короткое время перед рождением моего брата. То, что ты родился в их семье, это точно.
- Только все равно есть сомнения, перебил ее Фернандо.

Она приложила ему палец к губам и сказала:

- Перестань себя терзать! Они твои любящие родители!
- И всегда ими останутся! немного нервничая, сказал он. — Ничто не может изменить это, даже анализ!

Мария внимательно посмотрела на него, и он продолжил:

- Знаешь, я хочу сделать анализ ДНК и этим самым положить конец моим страданиям.
- Конец или начало? В этом и заключается мой вопрос: готов ли ты узнать правду?

подбородок руками, устремил взгляд вдаль теряющемуся в темных облаках горизонта. Мария присела рядом и обвила его рукой вокруг талии. Какое-то время сидели молча, неслышно говорили только тоска и любовь.

— Помоги мне и поддержи меня! через какое-то время сказал ей Фернандо.

Она повернула его лицо к себе и, поцеловав его нежно в щеку, сказала:

— Я с тобой, в печали и в радости, в счастье встречи или в горе потери. Хочешь сделать анализ — делай!

Он поцеловал ее в ответ

Сумерки темным покрывалом окутывали землю, но в душе Фернандо было светло. Он был окрылен надеждой и готовым узнать правду, какой бы она ни была, ведь рядом была любовь!

Ведь рядом была поддержка!

Прошло шесть месяцев.

Пробуждалась весна, торопя солнечные дни и зовущая к жизни первоцветы и несмелые ростки. В воздухе везде чувствовалось пробуждение и обновление, которое всегда приходит с весной. Фернандо радовался этой весне еще больше, чем любой другой приходившей раньше. Ведь время подарило ему развязку и новую надежду.

За это время много чего было открыто, но мало что изменилось. Те, которых долгое время Фернандо считал своими родными отцом и матерью, так и оставались его родными и любимыми, несмотря на то, что анализ показал обратное. Фернандо не мог их не любить, ведь он не знал никого другого в своей жизни, да и они не могли просто перечеркнуть свою любовь к нему теперь, когда узнали, что где-то, кроме того, кого они всю жизнь любили и воспитывали, есть еще тот другой, кому они еще не успели сказать о своей любви.

Их жизнь, смешанная с самоотверженной любовью и щемящей тоской, теперь еще была полна поисков. Руководство госпиталя, в котором родился Фернандо, узнав о роковой ошибке, подняли все архивы и решили провести расследования, чтобы спустя почти три десятка исправить ошибку.

Однажды ему позвонили из госпиталя и сказали:

- У нас есть для тебя новости. Если хочешь — приходи завтра, мы тебе все расскажем и покажем.
- Нет, нет, возразил Фернандо, я хочу прийти сегодня, сейчас же.

Он быстро оделся и вскоре вместе с женой был на пути к госпиталю. Ждать до завтра он не мог, он должен узнать как побыстрее то, что должен был знать давно. Жена снова задала тот же вопрос:

- Ты готов к этому?
- Не знаю! нервно постукивая пальцами по рулю автомобиля, сказал он. — Я так долго этого ждал, но теперь мне вдруг стало страшно. А вдруг я потерял их навсегда? А вдруг, зная кто они, я никогда не смогу их разыскать? Ведь тридцать лет многое могло изменить!

Он замолчал.

Потом была волнующая встреча в госпитале и длинный, как ему казалось, путь к развязке. Его машина почему-то ехала очень медленно, светофоры горели только красным, кто-то обгонял, кто-то тормозил. А он, нервно теребя пальцами бумажку с адресом, двигался к тому месту, где его ожидала встреча. Потом глянул на жену, устало и грустно вздохнув.

— То, что я обещала тебе шесть месяцев, — до сих пор в силе! — положив ему руку на плечо, сказала жена. — Я рядом и ты всегда можешь рассчитывать на мою помощь и поддержку.

В душе Фернандо было большое волнение. Оно еще сильнее усилилось, когда он повернул на улицу, по которой уже однажды проезжал. Вскоре его машина остановилась возле небольшого домика. Открыв свою машину, он сразу же услышал скрип двери. В проеме появилась женщина, которой однажды он помог починить ма-

— Сыночек! — охнула она, прикрыв руками губы. — Я уже все знаю. Мне позвонили из госпиталя.

Она рванулась к нему, и ее лицо утонуло в широких объятиях сына. Ее плечи содрогались от слез радости и печали. Она дарила любовь, она имела сына, не зная, что где-то был еще родной! Но к встрече с ним предшествовали тридцать долгих лет разлуки.

Мать оставалась матерью! Она преданно любила сына, даже не догадываясь, что тот не был родным. Теперь же, она имела двоих!

Она подняла глаза и встретилась с его... глубокими, голубыми и мечтательными. Точно, как ее! Прикосновением губ к его щеке она подарила ему то, что он так долго ожидал. Запоздалый поцелуй родной матери! Он прикрыл глаза, желая сохранить то прикосновение навсегда, желая утонуть в той любви, которая в тот миг удвоилась. У него было две матери, две любящих матери!

Какое-то мгновение он пребывал в этом чудесном мире любви и материнского тепла. На очередной скрип двери он открыл глаза и увидел молодого мужчину, который был абсолютной копией его отца. Отца, которого он знал всю жизнь, но от которого полностью отличался.

Тот день подарил им всем новую жизнь! Запоздалые поцелуи и жесты ласки...

Счастливое начало совместной жизни на общем ранчо...





только неспасенных благодатью Христа людей, — значит, сказать полправды, потому что эта проблема достаточно остро стоит и в церкви. Новообращенные остаются без попечения, и, в лучшем случае, они могут рассчитывать на курс подготовки к крещению. Трудно найти наставников и тем, кто уже долгие годы является членом церкви и нуждается в поддержке. Таким образом, безотцовщина переходит из мира в наши церкви.

Часто начинающие служители не могут найти «отцов» среди более опытных братьев, вследствие чего по своей незрелости совершают большое количество ошибок. Их просто некому направить или предостеречь. И у зрелых братьев нет наставников, которые могли бы научить их, как обрести отцовское сердце. Видимо, поэтому наиболее распространенный стиль лидерства среди русских служителей — стиль одиночки. Переход к командной работе дается с большим трудом. Тем, самостоятельно

начать заботиться о ком-то еще.

Парадокс нашего времени — отсутствие отцов даже тогда, когда они есть... Кто же поможет физическим и духовным детям выбрать правильный путь в жизни, найти счастье обретенного призвания, устоять в трудные времена? Это наши отцы, матери, учителя, наставники — все те, в чьем сердце есть отцовская или материнская забота.

Церковь и общество избежало бы многих духовных, нравственных и других проблем, будь отцовство нашим приоритетом. Дети не искали бы авторитетов на улице, среди героев кино, боевиков. Подростки не убегали бы от родительского непонимания в цепкие лапы наркотиков и алкоголя. Молодежь не искала бы так безудержно любви и принятия в сексе вне брака. Мы с вами не совершили бы столько горьких ошибок, если бы рядом были отцы и матери — наставники, люди, имеющие отцовское сердце Бога.

В Библии дважды упоминается о пророке, которого Господь пошлет, чтобы «сердца отцов и детей обратить друг к другу» (Мал. 4:6; Лк. 1:17, перевод «Радостная Весть»). Как видим, Бога заботит этот вопрос. Господь хочет, чтобы именно отцы были способны передать своим детям накопленную мудрость, «образ мыслей праведников».

Уважаемые читатели, призываю всех нас стать такими отцами и матерями для своих физических и духовных детей! Обратите внимание на тех, кто рядом с вами и нуждается в вашей помощи. Дети должны обрести своих отцов! Отцы должны стать для своих детей героями в вере, в усердии, в целеустремленности, в праведном образе жизни! Учитесь у Господа проявлениям терпеливого, внимательного и заботливого отцовского влияния. Бог призывает нас стать наставниками праведности для наших детей! А наши дети — продолжение истории о нас. Да благословит нас Господь преуспеть в этом благом деле! 🍲



# Я САМА.. СВОИМИ РУКАМИ...

Костик с кухни перешел в комнату, но крики долетали и сюда. «Что у них там опять случилось? поморщился парень. — Скорее всего, дядя Слава опять набрался и делает разгоны в семье». Костик прислушался.

«Нет, доносится только голос тети Клавы. Наверное, супруг уже и лыка не вяжет, — допустил такую мысль парень, — и только молча колотит супругу. А может, он уже не в состоянии подняться, и все наоборот? — промелькнула другая мысль. — Наверное, так оно

Тетя Клава женщина боевая, с сильным характером, в различных ситуациях может и сама справиться. В случаях с мужем, когда он был уже невменяемым, она делала это легко. Но когда он еще держался на ногах, то нападал первым. Тогда тете Клаве нужна была помощь извне. Ею был Костик. Он недавно стал их соседом из однокомнатной квартиры. В те нечастые дни, когда он видел дядю Славу в трезвом виде, то он ему казался довольно-таки мирным человеком.

«И все же сегодня что-то не так. Видно помощь нужна обоим, — сделал вывод Костик. — Что ж, пойду. Может, мне удастся их примирить или чем-то помочь. Авось успокоятся, соседи всетаки»

Костик вышел на площадку. Позвонил в дверь. Стал ждать. Крики то утихали, то вновь разгорались.

«За ссорой не слышат», — догадался он и еще раз нажал, долго не отрывая руки. Крики прекратились.

«Притихли. Наверное, никого не хотят впускать», — еще подумал Костик, но дверь вдруг открылась.

- А, Костик, как-то безразлично промолвила тетя Клава. — Ты, наверное, думал, что мы и в такой вот день деремся? Нет. Просто плачем. Да ты не стой. Проходи.
- Может, я не к месту? Зайду в другой раз, — деликатно стал объясняться парень, поняв, что на этот раз ошибся.

— Чего уж там, другого раза не будет. Говорю, проходи.

Костик вошел.

— Сюда, — потянула его за рукав тетя Клава.

Костя, не спеша, последовал за ней. Они вошли в просторную кухню.

— Налей ему, Слава, — скомандовала тетя Клава.

Дядя Слава взял одну из недопитых бутылок водки, тетя Клава протянула Костику чистый стакан.

- Вообще-то, я не пью, запротестовал он, и заметил, как все как-то странно на него посмотрели, даже Валька, их дочь, притаившаяся в углу КУХНИ.
- Но с нами помянуть-то можешь? — спросила его тетя Клава и губы ее задрожали. Лицо исказилось от какой-то боли, на глазах появились слезы.

«Что тут такое происходит?» — подумал растерянный Костик

— Я что-то не понял? Кого это вы поминаете, на ночь глядя? — переспросил он.

На него уставились три пары удивленных глаз.

Как кого? — произнесла сквозь слезы тетя Клава. — Нашего Игорька.

Костик недоуменно взглянул сначала на дядю Славу. Но в его пьяных глазах трудно было, что-либо разглядеть. Тогда он перевел взгляд на Валю. Заплаканные, но пустые глаза девушки тоже не подсказали ему ответа. Взгляд Костика вернулся назад, к самой трезвой — к тете Клаве. Ее красные от слез, измотанные горем глаза говорили о большой утрате. И тут он заметил среди бутылок и стаканов маленький портрет Игоря с черной ленточкой наискосок.

- Что же случилось? тихо спросил ее Костик.
- Разве ты ничего не знаешь? Игорек покончил с жизнью. Мы только что из морга, — глухо произнесла она, и ее лицо ужасно искривилось.
- Простите! Я недавно пришел с работы и не знал. Приношу свои соболезнования, — промолвил Костик и подумал: «Вот почему дядя Слава пьет в ее присутствии и Валя дома, обычно она день и ночь где-то пропадает».

Он еще раз взглянул на тетю Клаву. Ее лицо уже поменяло свой недавний облик. Теперь оно наливалось злостью.

— Это из-за них ушел из жизни мой мальчик! — блеснули молниями ее глаза. — От них никакого проку. Я годами билась как рыба об лед. Заботилась о семье. И вот, видишь? — она обратила заплаканное лицо к Костику. — Муж законченный алкоголик, дочь, говорят, гулящая.

Костик увидел, как дядя Слава и Валя что-то собрались сказать в свою защиту.

— Цыц! Предатели! — крикнула на них тетя Клава.

- Ну зачем вы так, попробовал успокоить ее Костик.
- А как? чуть было не заорала тетя Клава. — Смотри, я это все заработала своими руками, — она вновь схватила его за рукав. — Пошли! Смотри! — женщина стала открывать одну за другой двери в комнаты. — Видишь? Четырехкомнатная квартира. Кругом мебель — что ни на есть лучшая. У Вали музыкальный центр. Думала, меньше будет из дома бегать, так нет, неделями не показывается.

Она подвела Костика к окну.

— Там. Видишь, под фонарем иномарка? Думала, муж бросит пить, так нет — пьет больше прежнего. У Игорька — компьютер, о каком он раньше мог только мечтать, а он... — она вдруг замолчала. Стала вытирать обильные слезы.

Костик повернулся к ней. Взглянув грустными глазами на убитую горем женщину, промолвил мягко:

— Тетя Клава, не мне молодому вас учить. Очень жаль, что так случилось, но что ты видел, я сама заработала. Понимаешь? Я сама! — сквозь слезы, гордо блеснули ее глаза.

- Извините, но вы неправы, сокрушенно покачал головой Костик.
- Мне лучше знать, не так уже твердо ответила тетя Клава.
- Я пойду, удрученный ее ответом сказал парень.

Она, ничего больше не ответив, провела его к выходу. И лишь закрывая за ним дверь, промолвила:

— Приходи завтра на похороны.

Костик пришел. А как было не прийти, ему жаль было соседей, и Игорька тоже.

«Он вроде не плохой парнишка-то был, но только что разве издерганный какой-то. Когда бы я раньше сюда переехал, может, и подружились бы? — думал Костик, стоя на кладбище, над могилой Игоря. — Как знать? А после, может быть, он вместе со мной и в церковь сходил, о Боге узнал, на жизнь иначе глядел бы. Да впрочем, им всем надо бы к Богу». По-

Так знать? cA после. может быть. он вместе со мной и в церковь сходил, о Боге узнал, на жизнь иначе глядел бы. **Да впрочем, им всем надо бы к Богу.** с 1 тете Клаве — в первую очередь.

не те приоритеты в жизни вы выбрали. Не на том вы строили свою семью. Да и вообще, не все нам под силу. Вам нужно было, прежде всего, обратиться к Богу. Тогда другие были бы результаты.

Глаза у тети Клавы от удивления сделались круглыми:

— Ты что, издеваешься? Какой Бог? Я это все приобрела сама. Заработала стартовый капитал за границей. Теперь вот открыла свою фирму. Все эти вещи, том, кинув взглядом на тетю Клаву, тихо промолвил: «А ей — в первую очередь».

Он направился к рыдавшей женщине.

— Примите еще раз мои соболезнования, тетя Клава. Мужайтесь.

Женщина подвела на него затуманенные слезами глаза:

— Да, Костик. Ты прав... Это я все сама... Я сама... Своими руками...



Маленький сухонький старичок лежит на кровати, накрытый больничным, серым, в невзрачный цветочек покрывалом. Поверх покрывала покоятся сухие, худые руки, со сморщенной кожей. Его пальцы настолько тонкие, что похожи на птичьи лапки. На внутреннем сгибе локтя вколота внутривенная игла, приклеенная лейкопластырем, для страховки, если старичок начнет дергаться. Но он не дергается — лежит спокойно и мирно.

Его прооперировали несколько часов назад, но высокая температура не отпускает старое, немощное тело. Периодически заходит дежурная медсестра, привычно меряет температуру у больного, тут же записывает в свой лист, проверяет содержимое капельницы и уходит дальше, улыбаясь всеми 32-я зубами, традиционно, по-американски. Глаза старика закрыты, почти лысая, с остатками седых волос голова беспомощно повернута к миловидной, немолодой уже женщине, что сидит рядом со стариком и тревожно смотрит на старое, сморщенное лицо. Это дочь старого человека. Женщина выглядит устало. Она беззвучно молится, не отводя серых, утомленных глаз от такого знакомого, но изможденного старостью и болезнью лица. Иногда, как будто ища поддержки, дотрагивается до отцовой руки. Старик неосознанно сжимает рот и лишь периодически

одинокие слова проскальзывают сквозь обескровленные губы.

«Чабрец». Перед глазами женщины возникает родное село, поле за селом, куда водили пасти коров. «Чернушка, Чернушка», — выбегает босоногая девочка, встречая у калитки черную, с белым пятном на боку корову. За коровой идет усталый отец, обветренный солнцем и суховеем. В руках у него пучок самой ароматной на свете травы, чабреца. Из этой травы семья заваривает чай. Пока мать готовит корову к вечерней дойке, а девочка накрывает стол, отец холодной водой из колодца, что стоит прямо во дворе, смывает с рук и с лица дневную пыль. Потом заходит в дом. Девочка знает, что он готовится к служению, поэтому ему никто не мешает — ни она, ни младшие сестры и брат. Через 30 минут он заходит в летний сарай, ужинает и идет на собрание. Жена и дети пойдут позже. Дочь вспоминает, как несколько

лет назад старые родители приехали в Америку. Мать быстро включилась в новую жизнь, помогая дочери по дому, а отец молчаливо ходил по близлежащим улицам, рассматривал непривычно одетых людей, вслушивался в английскую речь, наблюдал за множеством машин, шумно мчащихся по широким улицам. Гулял по живописному парку недалеко от дома дочки, с недоумением смотрел на разношерстных собак в жилетах и даже в крохотных вязаных носочках, которых пожилые американцы водили на поводках. Кормил хлебом разноцветных, жирных до безобразия уток, плавающих по небольшому, чистому озеру.

Старик ничего не говорил, нравится ему, не нравится в Америке, но дочь внутренним чувством замечала, что отец старается не вспоминать родное село. Если разговор все-таки заходил об этом, он молчал, но внимательно слушал, когда рассказывались новости с родины или

читались вслух письма. Но она ни разу не слышала, чтобы он вслух заговаривал об этом. Однако мысли его, мысли человека, родившегося и выросшего в селе, мысли того, кто 50 лет был пастором в небольшой, живой церкви, наверняка были там. Там, где осталось его сердце.

«Спартак», — вырывается у старика. Невольно на губах женщины возникает улыбка. Брошенного щенка где-то подобрал и принес домой младший брат, и назвал его в честь футбольной команды, болельщиком которой был. Щенок вырос в большую и злую собаку, которую боялись все в селе. И лишь при виде старого хозяина, Спартак, поджимал, хвост и ложился на землю, поднимая острую оскаленную морду и слегка повизгивая. Женщина вспоминает, как летом от рассвета до заката отец работал в поле. После тяжелой изнурительной работы в колхозе, люди несли домой помидоры, огурцы, свежие яйца, только что взбитое, пронзительно пахнущее жареными семечками, масло. Каждый кормился от того места, на котором работал. Отец не приносил ничего. Он не объяснял детям, почему он не берет продукты, они с детства выросли в атмосфере чистого, благоговейного хождения перед живым Богом. Иногда сердобольные женщины, с которыми он работал, засовывали отцу в сумку несколько больших красных помидор или сладких слив

Старик застонал, тяжко повернул голову. Хотел приподнять руку, но дочь придержала ее и успокаивающе погладила. Он начал дышать тяжелее. Дочь тут же нажала на кнопку вызова. Медсестра вбежала через несколько секунд, сразу же за ней появился высокий, худощавый, в круглых очках врач. Он послушал старика, проверил пульс. Медсестра поставила дополнительную бутылочку лекарства на капельницу.

из колхозного сада.

«Все в порядке, мисс, — ободряюще похлопал по руке женщины врач. — Температура должна скоро упасть. Это остаточные явления после операции. Мы ему дали еще одно лекарство, оно должно помочь. Ваш отец поправится. Он у вас молодец, молился перед операцией. Для нас, осуетившихся и пресытившихся в этой стране, знаете ли, он является хорошим светом».

У женшины на глазах появились слезы. Она кивнула головой, не в состоянии произнести ни слова. Врач и медсестра вышли. Больница наполнена монотонным шумом. Старик успокоился, задышал мягко и почти беззвучно. Лишь впалая грудь в цветной хлопчатобумажной сорочке тяжело вздымается под покрывалом. Женщина снова начала молиться, прислонившись лбом к горячей руке отца.

«Неси, Лидка», — услышала она тихий шепот. Отец ходил преподавать хлебопреломление в соседнем селе. Истинных служителей никогда хватало в селах. Отец давал дочери Библию и говорил: «Неси». Сам брал



сумку со свежеиспеченным хлебом и бутылкой виноградного сока. Девочка шла за отцом 13 километров туда, потом обратно. Иногда их кормили после служения, иногда нет. Однажды, уставшие, они уснули под высоким развесистым дубом, укрывшим их от знойной послеобеденной жары. Они тогда забыли под деревом единственный пиджак отца, на котором спали.

Женщина почувствовала, что тело старика расслабилось. Она приподняла голову. На губах отца появилась улыбка. «Господь — Пастырь мой», — услышала она. Несмотря на то, что больной бредил, его голос был твердым и уверенным. «Если и пойду долиной смертной тени, не убоюсь зла». Дочитав Псалом до конца, старик начал говорить из Исаии: «Но Он изъязвлен был за грехи наши и мучим за беззакония наши; наказание мира нашего было на Нем, и ранами Его мы исцелились». Женщина не верила своим ушам, уплывала минута за минутой, прошел час, а ее отец продолжал и продолжал цитировать Библию. Услышав громкий голос, зашел врач. «Что он говорит?» — спросил он у дочери. — «Он Библию читает». — «Наизусть?» — удивился врач. Потом зашел еще раз, вслушивался в непонятные для него звуки, почему-то снял очки, протер их салфеткой и, не глядя на дочь старика, начал было: «Я говорил вам...», но не закончил фразу и быстро вышел. Заходили медсестры со всего четвертого этажа,

переглядывались и шептались между собой. Некоторые больные стояли или сидели в колясках у двери и слушали сильный, мощный для такого худого тела, ничем не заглушаемый голос, хотя не понимали ни слова.

«Поэтому и Бог превознес Его и дал Ему имя выше всякого имени, дабы пред именем Иисуса преклонилось всякое колено небесных, земных и преисподних и всякий язык исповедал, что Господь Иисус Христос во славу Бога Отца».

Через почти полтора часа старик умолк. Стало тихо. Все молчали, ждали, что будет дальше. Руки у женщины возле постели были сложены, как на молитве. Глаза ее сияли, на усталом лице появилась светлая улыбка. Все это время она повторяла за отцом Святые Слова. В наступившей тишине она увидела, как старик медленно приоткрыл глаза, посмотрел кругом и, остановив взгляд на ней, отчетливо сказал: «Лидка, есть хочу». 🚓

#### ПОЭЗИЯ ГАЛЫ ХАНОВОЙ,

г. Канзас-Сити, США

### ПРОЗРЕНИЕ

Когда беда настигнет нас. -Как жаль, что в круговерти буден, Испив всей горечи до дна, Не к Богу мы идем, а — к людям. А люди — людям рознь, И мы, доверившись не тем, — страдаем; Да так уж в мире повелось: Не обожжемся — не узнаем. А жизнь течет и кружит нас, И мы вслепую, наудачу, Черпая дней земных запас, Живем, то радуясь, то плача.

Пронзает сердце боль утрат, Людей любимых мы теряем, И в душах носим тяжкий ад, И, как утешиться? Не знаем... Предательство наотмашь бьет, Злословье души нам калечит..., О, как бывает нужен тот, Кто наши раны все излечит! И те, счастливчики, из нас, Кто, прозревая понемногу, Понять способны — пробил час! И, наконец, приходят к Богу. 🕸



### СТРАШНАЯ НОЧЬ

«... когда я вспоминаю о Тебе на постели моей, размышляю о Тебе в [ночные] стражи» (Псалом 62).

Я свет гашу, вокруг темно, Кладу я Библию в сторонку, И будто страшного кино В ночи возникла кинопленка...

Я только что прочла главу О той последней ночи злой.... И вижу вдруг, как наяву, Твой лик молитвенно-святой.

Молитвы горестной Твоей В тиши оливковых стволов Никто не слышит из людей, Все спят в объятьи крепких снов.

Никто Тебе не произнес Слова поддержки и любви. Один! Лишь бриллианты слез Сверкают в седине травы.

Но вот спокоен и готов — Голгофа над Тобой свершится!.. Плевки, проклятья сотен ртов, Толпа беснуется, глумится.

Ну как преодолел Ты страх?! И почему, скажи на милость, В Твоих расширенных зрачках Любовь к мучителям светилась? Ты умер — люди спасены (Те, кто придут к Тебе, покаясь); Несоразмерность той цены Я не пойму, как ни стараюсь.

Вон тот, стоящий ближе всех, Пронзит уж мертвого, я вижу! Хоть знаю, ненавидеть — грех, Но в ту минуту ненавижу!

А за окном грохочет гром, Льет ливень, молнии сверкают. Все в этом хаосе ночном Мой страшный «фильм» сопровождает.

Устала я, хочу уснуть, Почти светает, скоро утро. Прошу, Господь, когда проснусь, Пусть буду кроткой я и мудрой.

### СОСУД **ДУШИ**

«Кто жаждет, иди ко Мне и пей...» (Ев. от Иоанна 7).

Вся жизнь без Бога суетна и иллюзорна, Ошибкам и сомненьям нет конца. Душа без Бога, как сосуд разбитый, беспризорный, На свалку брошенный рукой его творца.

Ненужным стал — ни починить, ни склеить, А склеишь, все равно не зазвенит. Вот выбросил его гончар и не жалеет, Гончарный круг уже другой сосуд кружит.

С сосудом сравнивая душу человека, Мы знаем, как легко ее разбить, Но наш Творец от века и до века Способен наши души излечить.

В душе излеченной уже нет больше трещин, Она теперь по-новому звенит; Спасительный завет душе обещан, А нам — лишь в чистоте ее хранить,

И жаждать заполнять сосуд нетленным — Тем, без чего нам не дано достойно жить: Священным даром, Божьим словом вдохновенным, И больше жизни этим даром дорожить! ♣





# **ПРОСТИ**МЕНЯ, ИИСУС

«и Господь возложил на Него грехи всех нас...» (Исаия 53).

Есть в Библии тяжелые страницы, Без боли невозможно их читать, Когда посмели изверги решиться Христа схватить и на кресте распять.

От женщины какой дано родиться? Кого отцом им доводилось называть? Чтоб так над кротостью святой глумиться, Чтоб на глазах у матери дитя терзать!

Уроды кровожадно усмехались, Когда Он крест тот кровью заливал!.. От боли нестерпимой вены надувались, А взгляд пресветлый в муках угасал.

Он знал заранее про злую участь, Когда снисшел на землю во плоти, И принял чашу ту, невыносимо мучась, Чтоб нас Своею смертию спасти.

Мне нестерпимой кажется награда, Не смею я в глаза Его взглянуть, Когда Он светлым, все навек простившим взглядом, Тревожит душу, не дает уснуть.

О, Иисус, я у Тебя прошу прощенья!..
За то, что кровию Своей меня омыл,
Что неоплатною ценой мне даровал спасенье,
И на Голгофе все грехи мне отпустил!



Р У Б Р И К А **«ДЕТЛАНДИЯ»**ПОСТОЯННАЯ ВЕДУЩАЯ **ИРИНА КОСТИКОВА** 

# Друзья

<mark>таша и Женя дружат с раннего</mark> <mark>→</mark> детства, или, как говорят, с пеленок. Ведь дружат не только они, но их папы и мамы. Мальчики по воскресеньям вместе ездят на собрание в церковь, вместе ходят в школу в один класс, вместе учат уроки и вместе играют. Они очень любят друг друга. Поэтому все у них ладится. Стоит только одному заболеть, другой тут как тут: книжку почитает, историю расскажет, уроки разъяснит, а если одного из них родители накажут — кто, как не друг, поймет и утешит. Это большое счастье — иметь настоящих друзей.

Но тому, кто хочет погубить наши души, совсем не нравилось, что Саша и Женя живут дружно и не ссорятся. И враг душ человеческих решил разрушить эту дружбу.

Однажды Сашин папа купил ему велосипед, как раз такой, о каком мальчик мечтал — синий, блестящий, со слегка скрипучим мягким сиденьем и голосистым звонком. Первым об этом, конечно же, узнал Женя. Он был очень рад за друга, так как своего велосипеда у него еще не было. Ведь в семье у Жени растет еще несколько маленьких братишек и сестренок. А Саша у своих родителей единственный.

- Женя, тебе нравится мой велосипед? спросил Саша друга. Хочешь, дам тебе покататься?
  - Конечно!
- Вот, держи. Будем ездить по очереди. Давай вокруг нашего дома. Ты первый, а я пока на лавочке посижу.

Женя радостно вскочил на Сашин велосипед, нажал на звонок и поехал. Вокруг дома он объехал, не останавливаясь, несколько раз.

— Здорово! Даже сердце замирает от радости.



И вдруг случилось непредвиденное. Как это произошло, трудно понять, но

Женя на всей скорости угодил в клумбу, врезался в посаженное посредине дерево и упал. С разбитых коленок тонкими струйками стекала кровь. Ныло и щи-

пало плечо, опухал разбитый нос. Но самым страшным было то, что там, возле дерева, лежал Сашин новый велосипед с разбитым передним колесом и уродливо изогнутым рулем. Да и еще и красивый блестящий щиток лопнул и тоскливо свисал над колесом. У Жени от ужаса замерло сердце.

— Что же теперь делать? Как быть?

А к клумбе уже спешил Саша, встревоженный долгим отсутствием друга.

— Саша, я не специально. Ты меня прости, пожалуйста! Я чтонибудь придумаю, ты только не переживай. Ладно?

Но глаза Саши наполнились слезами. О, если бы он знал, что так случится! Ведь он даже еще не успел покататься на своем велосипеде.

Тут откуда ни возьмись к мальчикам подбежал их сосед Степа. Его давно уже злила их дружба. Или, может быть, завидовал мальчишка, так как не имел своих друзей.

— Вот это да! — Степа удивленно присвистнул. — Говорил я тебе, Саша, зря ты с Женей дружишь. Он же это специально сделал. Ведь у него такого велосипеда нет. Что ты теперь своим родителям скажешь?

Женя, чуть не плача, возмутился:

— Неправда. Я не мог специально. Не верь ему, Саша.

Жене изо всех сил хотелось убедить друга, что он не виноват. Печально поднял Саша с земли разбитый велосипед и повел его к дому. А рядом с ним, громко крича, шел Степа:

— Да, я сам в окно видел, как он разогнался и в клумбу заехал.
Вот тебе и дружок!

Женю душили слезы обиды и бессилия. Когда он вернулся домой, мама была на кухне. Мальчик потихонечку шмыгнул в свою маленькую комнату. Жене сейчас так хотелось побыть одному, обо всем подумать и помолиться. Он попросил у Господа помощи. Как бы хотелось Жене, чтобы Саша ему поверил и простил, чтобы все было, как и прежде. Да, такого между друзьями еще не бывало.

Всю ночь Женя плохо спал. Он часто встревожено просыпался. Только под утро Женя крепко заснул, и тут его разбудил будильник: пора в школу. Вчерашние события сразу же встали перед ним, сердце мальчика сжалось. Как же быть?

Женя заглянул в комнату папы. Отец читает Библию. Лицо спокойное и доброе. Папе можно верить.

Женя шагнул к нему, еле сдерживая слезы.

Папа, помоги, у меня беда.

Отец внимательно выслушал своего старшего сына и, конечно же, нашел выход.

- Сегодня я работаю. Пойдем в магазин и купим Саше новый велосипед, а поломанный забери себе. Деньги, сынок, я даю тебе взаймы. Летом в трудовом лагере заработаешь и отдашь. Согласен?
  - Согласен, папочка! Спасибо тебе!
  - Собирайся быстрее, чтобы успеть в школу.

В свой класс Женя вошел радостный. Взглядом поймал хмурые Сашины глаза. Улыбнулся ему.

После уроков Женя бежал домой как на крыльях. Собранный папой новый блестящий велосипед стоял в прихожей и был еще лучше поломанного. Какой же чудесный у Жени папа! Он всегда готов выручить сына из беды. Женя поставил на пол портфель, схватил велосипед и покатил его в квартиру к Саше. Надо ведь успеть, пока друг не вернулся из школы.

Дверь открыла тетя Клара, Сашина мама. Удивилась. Женя быстро поздоровался и как можно короче и понятней все объяснил, хотя ему показалось, что тетя Клара ничего не поняла.

— А кто разбил велосипед? Ты? Разве не Саша? Странно.

Это все, что она успела сказать, пока Женя вкатывал в узкий коридор новую Сашину технику и взамен уже забирал разбитый им велосипед. Как все удачно сложилось — Женя успел до возвращения Саши из школы! Повезло. Теперь у них с папой впереди интересное дело — технику ремонтировать. Вдвоем они обязательно справятся. В этом Женя не сомневался. А все же подумать только, какой же у него хороший друг Саша! Не выдал его родителям. Наверно, они поверили, что Саша сам разбил велосипед. Досталось же бедняге, наверное. Ничего. Женя этого никогда не забудет. Зря, выходит, старался Степа. Слава Богу!

Не успел Женя обо всем этом хорошенько подумать, как в дверь кто-то позвонил. Женя открыл — у двери стоит Саша. Молчит. И Женя молчит. Стоят и только смотрят друг на друга. Да и зачем им слова. И так все ясно.

Великая вещь — дружба. И как чудесно, когда ее дарит Иисус.

Елена Чепилка, писательница, публицист, г. Портланд, США

### Заблудившийся Дождик

Заблудился Дождь нелепо — Мир небесный так велик. И глядит печально с неба — Солнце плакать не велит.

Дождь вздыхает:

— Ах, как жалко Мне измученных людей! На земле ужасно жарко, Пересох в лесу ручей,

И деревья погибают — Пожелтели до поры, Даже мухи не летают, Не кусают комары.

Ни одной не видно лужи! Загрустили сапоги... На земле я очень нужен! Солнце! Солнце! Помоги!

Вызывает Солнце Тучу, Говорит ей: — Будь добра, На спине своей могучей Завтра с самого утра

Отвези на землю Дождик. Заблудился он — беда! Только ты одна и сможешь Сделать это, как всегда.

Рано-рано Туча встала:
— Где ты, Дождик?
В путь пора!
Отвезла его.
Устала...

Дождь пошел! Ура! У-р-р-а-а!!!

И ликуют люди,
Звери!
Зазвенел ручей опять.
И в распахнутые двери
Сапоги ушли гулять!

